
Öffne das Tor zum Bön
Latri Khenpo

Geshe Nyima Dakpa Rinpoche
Snow Lion Publications

Sherrab Chamma - Mutter aller Buddhas

Seite 1



OM MAWA MADE MAHI MOHA EMAHO MAYE RUPA YETA DUDU SOHA

Ithaca, New York
Boulder, Colorado

Snow Lion Publications

P.O. Box 6483
Ithaca, NY 14851 USA
(607) 273-8519
www.snowlionpub.com
Copyright © 2005 Latri Nyima Dakpa

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf durch reproduziert werden jedes Mittel ohne
vorherige schriftliche Genehmigung des Herausgebers.

Gedruckt in Kanada auf säurefreiem Recyclingpapier.

ISBN-10 1-55939-246-0
ISBN-13 978-1-55939-246-4

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Dakpa, Nyima, 1962.

Opening the door to Bön / Nyima Dakpa.
p. cm.

ISBN-13: 978-1-55939-246-4 (alk. paper)
ISBN-10: 1-55939-246-0 (alk. paper)
1. Spirituelles Leben - Bon (tibetische Religion) I. Titel.

BQ7982.2.D35 2006 
299.5’4—dc22  2005026683

Inhalt

Vorwort
Danksagung
Über den Autor
Einführung

1 Ursprung und Geschichte des Bön

Olmo Lung Ring
Tönpa Shenrab Miwo Che, Gründer der Bön-Religion
Bön-Lehren und ihre Geschichte
Die verborgenen Schätze des Bön

2 Der richtige Weg, um die Bön-Lehren zu erhalten

Die reine Haltung von Lehrer und Schüler
Die Reine Haltung der Erleuchteten
Der tantrische Weg der Reinigung von unseren Ansichten

Seite 2



Die richtige Motivation der Schüler
Die erforderlichen Qualitäten von Studenten 

Eigenschaften die zu vermeiden sind
Die drei Fehler des Behälters
Neun Fehler die zu vermeiden sind

Eigenschaften die zu erreichen sind
Das Wissen der Durchführung (Zinpi Lo)
Das Wissen des Verstehens (Bardu Togpi Lo)
Das Wissen der Realisierung (Togpi Lo)

Qualitäten die von den Lehrern kultiviert werden

3 Vierfache Praxis um unseren Geist zu trainieren

Das Realisieren der Seltenheit eines perfekten menschlichen Körpers
Die acht Bedingungen
Die Zehn Vollkommenheiten

Realisierung der Natur der Vergänglichkeit des Lebens
Realisierung der Quellen des Leidens in dieser zyklischen Welt

Das Leiden durch die Vier Fehler
Das Leiden durch die Angst
Das Leiden durch die Gedanken über das Getrenntsein von den Liebsten
Das Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bedürfnissen
Das Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums

Das Verständnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung
Die untugendhaften Taten

Die Fünf Gifte
Die drei untugendhaften Taten des Körpers
Die vier untugendhaften Taten der Rede
Die drei untugendhaften Taten des Geistes

Die zehn tugendhaften Taten

4 Neun Grundübungen

Vorbereitende Übung 1: ERZEUGUNG VON DEM GEIST DER ERLEUCHTUNG
Vorbereitende Übung 2: ZUFLUCHT NEHMEN
Vorbereitende Übung 3: BEKENNEN
Vorbereitende Übung 4: MANDALA DARBRINGUNG
Vorbereitende Übung 5: VERBINDEN MIT DEM LEHRER
Vorbereitende Übung 6: NIEDERWERFUNGEN
Vorbereitende Übungen 7–9: Die drei Herz Mantras

Glossar

Vorwort

Von Seiner Heiligkeit dem 33. Menri Trizen, Abt von Menri
In diesem Buch hat Latri Khenpo Geshe Nyima Rinpoche Dakpa sowohl die 
äußeren und inneren grundlegenden Praktiken des Bön beschrieben. Dies sind 

Seite 3



Methoden, um Erleuchtung zu erlangen und sich, durch den Anschluss an einen 
Lehrer als die Quelle der Weisheit und die Realisierung von weiteren Gewinnen 
durch die Praxis, von den Leiden der zyklischen Existenz zu befreien.

Kurz gesagt, sollten alle Taten auf Tugend beruhen und der wahre Weg sollte mit 
reiner Absicht verfolgt werden. Man beginnt mit der vierfachen Praxis der 
äußeren vorbereitenden Übungen, um die gewöhnlichen Gedanken zu zähmen.

Anschließend übt man die Erzeugung des Geistes der Erleuchtung, die der 
Eintritt in den Pfad der größeren Fahrzeuge ist, und die Praxis der Lamai Naljor, 
durch die man die Selbst-Verwirklichung erreichen kann, und alle anderen 
inneren Grundübungen, die folgen.

Dieses Buch wird von großem Nutzen für Praktizierende sein, sowohl für einen 
selbst als auch um anderen richtig zu helfen. Mit Anerkennung und Segen,

33. Menri Trizen Lungtok Tenpai Nyima Rinpoche
Spiritueller Leiter des Bön

Danksagung

Im Winter 2000 reiste ich nach Los Angeles, da ich mich einer Operation 
unterziehen  musste. Danach erholte ich mich und ruhte mich aus in der Heimat
von meinen Student David Peteler. Während dieser Zeit, ermutigte David mich, 
dieses Buch zu starten - ein Buch, das ich schon lange zu schreiben geplant 
hatte - um eine Einführung und eine Tür zur der Ansicht und der Praxis des Bön 
zu bieten. Seine Bereitschaft, bei dem Projekt zu helfen, ermutigte mich, den 
ersten Entwurf zu beginnen. Er hat sehr erfreut lange Stunden gearbeitet, um 
meine Notizen einzugeben und den ersten Entwurf des Textes zu bearbeiten. Ich 
möchte mich bei ihm für seine Zeit und Mühe bedanken. Ich bedanke mich auch 
bei seiner Frau Deborah für ihre Geduld, ihre Fürsorge für meine Gesundheit 
und ihrem Beitrag zur Erleichterung meines Aufenthalts.

Ich möchte meiner langjährigen Gastgeberin, Barbara Bradshaw, für ihre großen 
Unterstützungen bei meinen Reisen, um in den USA zu lehren und zu arbeiten, 
danken. Sie hat sich in vielerlei Hinsicht um mich gekümmert. Ich danke ihr 
auch speziell für die weitere Bearbeitung meines Buches während meines 
Aufenthalts in ihrem Haus, was viele nützliche Anregungen und Korrekturen zur 
Folge hatte.

Die Hauptarbeit bei der Bearbeitung dieses Buch wurde von meiner langjährigen 
Freundin Sue Anna Harwood gemacht. Sie verbrachte viele Stunden mit der 
Bearbeitung und der Bereitstellung von Anregungen und Klarstellungen. Ich 
schätze ihre Unterstützung aus dem Kern meines Herzens. Leider verstarb Sue 
Anna, bevor sie sehen konnte, wie diese Arbeit veröffentlicht wurde.

Seite 4



Ich danke Anita Guzmann für ihre fleißigen Stunden, um das Manuskript von 
Anfang an zu bearbeiten und formatieren. Sie arbeitete begeistert auf jeder 
Ebene, um die Vollendung des Skripts zu erreichen.

Ich danke meinem Gastgeberin und Unterstützerin Elisabeth Adelsberger, die 
mich ermutigt und unterstützt hat und alle meine Bedürfnisse während meines 
Aufenthalts in ihrem Haus in Wien, Österreich, erleichtert hat. Ich danke auch 
ihrem Sohn Stephan, der viel Zeit an seinem Computer verbracht hat, um mir zu 
helfen.

Ich möchte Nyima Wöser Chökhortshang für die Dateneingabe und die 
redaktionelle Unterstützung danken.

Ich möchte Herrn und Frau Huang für die großzügige Bereitstellung von ihrer 
Heimat und ihrer perfekte Gastlichkeit in Great Neck, NY, die es mir ermöglichte, 
die endgültige Bearbeitung abzuschließen, danken.

Ich möchte David Kozowski für seine unermüdlichen Anstrengungen in der 
letzten Bearbeitung und alle seine redaktionelle Unterstützung danken.

Last but not least, möchte ich Geshe Denma Gyaltsen La, der Abt von dem Zhu 
Ri Sheng Yungdrung Kundak Ling Bön Kloster in Sikkim, Indien, der mich seit 
mehreren Jahren während meiner Reisen für Lehre und Arbeit begleitet und 
unterstützt hat, danken. Er war mir immer eine echte Unterstützung und 
Ermutigung. Er hat mit mir, und all den anderen an diesem Buch beteiligten, 
gearbeitet um das Projekt voranzubringen und immer auf allen Ebenen, je nach 
Bedarf, geholfen. Ich bin sehr dankbar für seine wahre Liebe und Güte. Dieses 
Buch würde es ohne seine fleißigen Bemühungen und Unterstützung nicht 
geben.

Es gibt viele andere Menschen, die wesentlich zu diesem Buch beigetragen 
haben, deren Namen aber hier nicht erwähnt werden. Ich danke ihnen allen. 
Ohne die unermüdliche Hilfe und Unterstützung dieser vielen Menschen wäre 
dieses Buch nicht geschrieben und veröffentlicht worden.

Es ist meine größte Hoffnung, dass wer immer auch dieses Buch liest, einen 
gewissen Nutzen aus ihm in seiner Praxis gewinnen wird.

Mu Tsuk Mar Ro (Mögen alle Wesen glücklich sein).

Latri Khenpo Geshe Nyima Dakpa

Über den Autor

In der tibetischen Tradition ist das Wissen der Schüler über die Linie und die 
persönliche Geschichte eines Lehrers wichtig, zum Teil, weil es das Vertrauen im 
Hinblick auf die Authentizität und Qualifikationen des Lehrers einflößt. Während 

Seite 5



dieses Thema weiter unten noch ausführlicher behandelt wird, kann die folgende 
Autobiographie nützlich in dieser Hinsicht sein.

Die Editoren

Mein Name ist Latri Khenpo Nyima Dakpa Rinpoche. Ich bin der Abt und 
Linienhalter von dem Latri-Kloster in dem Gebiet von Derge in der Kham-Region 
in Ost-Tibet.

Ich wuchs in der ersten Bön-Flüchtlingsgemeinschaft in Nepal, in Dorpatan 
gelegen, auf. Meine Familie gehört zu den Linienhaltern der Latri-Linie. Mein 
Vater, Latri Gyaltsen Nyima, war die dritte Reinkarnation von Tsultrim Phuntsok, 
ein großer Praktizierender von Ost-Tibet. Als ich sechs Jahre alt war, begann ich 
lesen und schreiben auf Tibetisch zu lernen. Zu dieser Zeit begann ich auch 
meine religiösen Studien unter der Leitung meines Vaters und Tsultrim Nyima 
Rinpoche, der Abt des Klosters Dorpatan. Als ich dreizehn war, zog ich mit meiner
Familie nach Kathmandu, Nepal, wo ich in einem Pullover-Geschäft gearbeitet 
habe und auch die Kunst des Teppich-Designs beherrscht habe.

Die Bönpos (Anhänger des Bön) in Kathmandu lebten ursprünglich im Gebiet von
Dorpatan. Die meisten von ihnen sind Anhänger des Tewa-Kloster in Hoch-Tibet. 
Mein Vater hatte die Position eines Lamas im Tewa-Kloster. Da es zu diesem 
Zeitpunkt keine anderen Bön-Klöster in Kathmandu gab, übernahm er die 
Verantwortung für alle religiösen jährlichen Bön-Aktivitäten. Sein Ziel war es, die 
Bönpo-Gemeinde nahe beieinander zu halten, damit die jungen Menschen in der 
Gemeinde eine feste Verbindung zu ihrer ursprünglichen Bön-Kultur haben. Aus 
diesem Grund kümmerten sich er und drei Ältesten aus der Bönpo-Gemeinde Te 
Bön Kyi Dug um alle spirituellen Zeremonien für die Menschen Tewa, bis er 1987 
starb.

Diese Organisation ist heute noch aktiv in Kathmandu. Sie beteiligt sich an allen 
religiösen Aktivitäten des Triten Norbutse-Klosters und bietet den Bönpos so viele
Möglichkeiten wie möglich.

Als ich fünfzehn war, nahm mich mein Vater mit ins Menri-Kloster in Dolanji, 
Himachal Pradesh, Indien, um dort als Mönch ordiniert und erzogen zu werden. 
Da mein Vater älter wurde und nicht wusste, was in der Zukunft los in Tibet 
passieren wird, wollte er, dass aus mir ein spiritueller Meister und qualifizierter 
religiöser Praktizierender wird, so dass ich im Dienst bei der Bönpo-Gemeinde 
sein könnte. Allerdings bekam ich großes Heimweh und ging schließlich wieder 
nach Hause in Kathmandu zurück.

Im Jahr 1977 sandte der Senior Menri Lopon, H.E. Sangye Tenzin Rinpoche, eine 
Botschaft an meinen Vater und fragte ihn, warum ich kein Mönch werden will. 
Mein Vater brachte dann zum Ausdruck, dass es sein Wunsch ist, dass ich 
zurück ins Kloster gehe, um ein voll ordinierter Mönch zu werden. Ich war von 
diesem sehr berührt und ich erkannte, dass es als ältester Sohn, mit dem Namen
des Linienhalters Latri, meine Pflicht war, Mönch zu werden und den Bönpos zu 
dienen. Ich wusste in meinem Herzen, dass es die richtige Zeit für mich war, 
diese Verantwortung zu übernehmen. Noch am selben Abend, bei einem 

Seite 6



Familientreffen, sprach mein Vater über die Nachricht von Ponlop Sangye Tenzin 
Rinpoche und fügte hinzu, dass es schon immer sein Wunsch gewesen ist, dass 
ich ein Mönch werde. Er sagte: "Wenn du die Mönche Gelübde einnimmst, würde 
mich dies glücklicher machen, als wenn mir die Größe eines Schaf Kopfes in Gold
gegeben wird". Meine ganze Familie hat mich ermutigt, die Herausforderung 
anzunehmen, und ich beschloss die Rückkehr ins Menri Kloster von Dolanji.

Im September 1977 kam ich im Menri-Kloster an und besuchte Seine Heiligkeit 
den 33. Menri Trizin, Sangye Tenzin Rinpoche, das geistliche Oberhaupt der Bön-
Tradition. H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche, der Schulleiter des Klosters 
und H.E. Sangye Tenzin Rinpoche begrüßten mich und segneten mich mit den 
traditionellen weißen Schals. Meine Tante und ich besuchten Sangye Tenzin 
Rinpoche und baten um ein Segens-Gebet, welches es mir erlaubt, meinen 
Wunsch, Mönch zu werden, zu erfüllen. Als Reaktion versprach H.E. Sangye 
Tenzin Rinpoche mir ein kostbares Geschenk und er schüttete eine ganze Vase 
mit gesegnetem Wasser über meinen Kopf.

Während der Feier des tibetischen Neujahrs, am Geburtstag des Zweiten Lords, 
Nyamed Sherab Gyaltsen, welches der fünfte Tag des ersten Monats nach dem 
tibetischen Kalender ist, nahm ich die Gelübde, ein Mönch von H.H. von dem 33. 
Menri Trizin und von H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche zu werden. Seit 
diesem Tag hat sich H.H. der 33. Menri Trizin, das geistliche Oberhaupt des Bön, 
um mich gekümmert und mich angeleitet.

Im Jahr 1978 war ich unter den ersten Studenten der neu gegründeten Bön-
Dialektik-Schule, einer Klosterschule, wo Philosophie (Dho, Ngag und Dzogchen), 
Astrologie, Medizin, und all die anderen traditionellen Bön-Disziplinen gelehrt 
werden. Dort erhielt ich alle meine Lehren von H.E. Yongzin Tenzin Namdak 
Rinpoche und Lharam Geshe Yungdrung Nam Gyal.

Ich habe mich verpflichtet, keinen Urlaub vor Abschluss der Bön-Dialektik-
Schule zu nehmen. Auch als meine Eltern mich in einem Brief fragten, ob ich das
tibetische Neujahrsfest mit der Familie feiern könnte, hielt ich dieses Versprechen
und habe mich ihnen nicht angeschlossen. ch wollte bis 1987, nach dem Erhalt 
meines Geshe-Titels, der einem Ph.D.-Titel entspricht, nicht nach Hause 
zurückkehren.

Seit 1978 bin ich von H.H. dem 33. Menri Trizin bei der Verwaltung des 
klösterlichen Zentrums sowie der Central-School für die Tibeter (CST) in Dolanji 
unterstützt worden. Ich vertrat Seine Heiligkeit auch bei Tagungen und 
Konferenzen, die außerhalb von Dolanji abgehalten wurden. Außerdem war ich 
bis meinem Abitur im Dienst eines Waisenhauses von dem Kloster.

Im Jahr 1982 reisten mein Vater und Bruder nach Lhakpa in Tibet, um das Latri-
Kloster und die Menschen, die immer noch leben, dort zu besuchen. Ich hatte 
mehrere Briefe von diesen Leuten erhalten, in denen sie mich fragten, ob ich 
nach Tibet kommen könnte, um die Verantwortung für die Erziehung der jungen 
Mönche des Klosters zu übernehmen. Aus diesem Grund reiste ich im Jahr 1987 
nach Tibet. Dort habe ich auch, neben dem Besuch des Latri-Klosters, eine Tour 

Seite 7



zu 38 anderen Klöstern gemacht. Der Zweck dieser Besuche war es, die 
Kommunikation und die Verbindung zwischen den Bön-Klöstern in Indien und 
denen in Tibet zu stärken. Meine wichtigsten Besuche waren im Menri Kloster 
sowie im Latri-Kloster, wo ich als Abt inthronisiert wurde.

Im Jahr 1988 kehrte ich in das Menri-Kloster nach Dolanji zurück. Im April des 
gleichen Jahres besuchte Seine Heiligkeit der Dalai Lama das Kloster. Während 
dieses Besuchs diskutierte H.H. der 33. Menri Trizin mit H.H. Dalai Lama über 
das Schulsystem von Dolanji. Die Schule hatte nur sechs Klassen und H.H. 33. 
Menri Trizin bat um Erlaubnis, die Klassen 7 und 8 hinzuzufügen, so dass die 
Kinder noch mehr Möglichkeiten hatten, ihre ursprüngliche Bön Kultur zu 
studieren. H.H. der Dalai Lama stimmte dem Projekt zu und wünschte, dass so 
viele Kinder wie möglich nach Dolanji gebracht werden könnten, um nach der 
Bön-Kultur erzogen zu werden. 

Der Erziehungsminister, Jüchen Thupten, der tibetischen Regierung im Exil zu 
dieser Zeit, gab zehntausend Rupien für das Projekt. H.H. der Dalai Lama fügte 
hinzu, dass dieses Geld gegeben wurde, um den Beginn eines neuen Projektes 
hervorzuheben.

Auf Wunsch der Menschen von Dolanji, vertraute HH 33. Menri Trizin mir, mit 
der offiziellen Erlaubnis, an, die Schule zu erweitern. Alle erforderlichen 
Unterlagen wurden bei der indischen Regierung eingereicht und mir wurde die 
Verantwortung zugewiesen, die Kinder, die aus den verschiedenen Bönpo-
Gemeinden geschickt wurden, um an der Bön-Schule in Dolanji teilzunehmen, 
einzusammeln. Ich machte einen offiziellen Besuch in Kathmandu, um in der 
lokalen Bönpo- Gemeinde über das Projekt zu sprechen und verbreitete diese 
Informationen in Bönpo-Gemeinden in Dolpo, Lubrak, Zomsom und Tankye sowie 
in abgelegenen Gebieten von Nepal, Bhutan, Sikkim und Indien.

Neben dem Schulprojekt, gab Seine Heiligkeit der 33. Menri Trizin mir den 
Auftrag zur Einrichtung eines Heims für Mädchen und Jungen in Dolanji, so 
dass sie die Möglichkeit hätten, eine Ausbildung zu erhalten. Dies war in 
perfekter Harmonie mit meinen eigenen Wunsch, Bön-Kinder zu erhalten und 
ihnen zu helfen und ich war mehr als zufrieden, diese Aufgabe zu übernehmen. 
Im Jahr 1988 gründete ich das Haus, das heute als das Bön-Kinderheim bekannt
ist. Dies ist die erste und einzige Bön-Organisation, die Jungen und Mädchen 
zusammen unterbringt. Hier finden sie nicht nur einen Platz, um eine Ausbildung
zu erhalten, sondern auch ein richtiges Zuhause. Zusätzlich diente ich auch als 
Direktor des Bön-Kinderheims.

Die meisten der Kinder im Bön-Kinderheim kamen aus sehr weit entfernten 
Bönpo-Gemeinden wie Dolpo und Lubrak in Nepal. Am Anfang gab es dort 45 
Kinder. Heute ist die Zahl auf 253 Kinder, im Alter zwischen fünf und 20 Jahren, 
gestiegen. Einige von ihnen haben bereits die Schule in Dolanji abgeschlossen 
und setzen ihre Ausbildung in Shimla, Varanasi und Dehradun fort. Ich war 
auch als Vorsitzender des örtlichen Beirats der Central-School für Tibeter in 
Dolanji tätig.

Seite 8



Im Jahr 1987 habe ich "Bön Go" ("Door to Bön") ins Leben gerufen und wurde 
Redakteur des einzigen Bön-Magazins, welches in tibetischer Sprache 
veröffentlicht wird. Das Veröffentlichungs-Team besteht derzeit aus sechs 
Mitgliedern und wird in Kürze die sechzehnte Ausgabe des Magazins 
herausbringen.

Im Mai 1996 wurde ich von Seiner Heiligkeit, dem 33. Menri Trizin, dem 
Mongyal-Kloster in Dehradun in Indien zugewiesen, um auf dem Land ein 
Projekt, das 1974 von dem Prinz von Lingtsang und der tibetischen Kham 
Lingtsang Society gestiftet wurde, zu etablieren. Das Projekt zielt darauf ab, das 
originale und einzigartige Schulsystem von dem Mongyal-Kloster in Tibet 
wiederherzustellen.

Im Jahr 2002, leitete ich, mit dem Segen SH des 33. Menri Trizin, den Bau eines 
neuen dreistöckigen Schulgebäudes und Spielplatzes in Dolanji, was auch einen 
Zaun um die Schule enthielt. Nach vielen administrativen Beratungen, konnten 
wir unsere CST aus den Grund- und Mittelschul-Klassen, um die sekundären 
Klassen neun und zehn erweitern. Wir hoffen, diese mit den Klassen elf und zwölf
weiter ausbauen zu können, um dadurch eine komplette High School zu haben.

Seit 1991 reise ich jährlich in den Vereinigten Staaten und andere Ländern in 
Europa, wie Österreich, Frankreich, Deutschland, Polen, Weißrussland, Moskau, 
die Ukraine und die Schweiz, um die Lehre des Bön zu verbreiten und Gelder für 
die Bön-Kinderheime aufzutreiben. Ich kehre regelmäßig zurück, um Lehren an 
den Bön Zentren, die ich gegründet habe, zu geben. Dies sind das Yeru Bön 
Center in Los Angeles (USA), das Shen Chen Ling in Minsk (Belarus), das Bön 
Shen Ling in Moskau (Russland) und das Shen Ten Ling Bön Center in Wien 
(Österreich).

Leser, die Latri Khenpo Geshe Nyima Dakpa Rinpoche kontaktieren möchten, 
können dies durch die folgenden Bön Zentren:

In den Vereinigten Staaten:
Yeru Bön Center
1866 N. Ave 56
Los Angeles, CA 90042-1121 (323) 255-3553

In Europa:
Shen Tenling Bön Center in Wien
Herbeckstrasse 60
A-1100 Wien, Österreich
+43 (01) 4786260

In Indien:
Bön Children’s Home
Dolanji, P.O. Kotla Panjola
Via Oachghat Solan
H.P. 173223, India
+91-1799 253056

Seite 9



Einführung

Dieses Buch ist für diejenigen gewidmet, die Interesse am Lernen von der Bön-
Religion haben. Es kann sowohl für diejenigen, die mit den Praktiken des Bön 
beginnen wollen, als auch für die Interessierten, die einige allgemeine Kenntnisse 
über den Bön erwerben wollen, von Wert sein.

Nach unserer Tradition existiert die Bön-Religion seit 18.000 Jahren in dieser 
Welt.  Yungdrung Bön entstand aus den Lehren von Tönpa Shenrab in Olmo 
Lung Ring. Von dort wurden die Lehren in Zhang Zhung verbreitet und von dort 
aus in die meisten der asiatischen Länder.

Tönpa Shenrab Miwo

Vor sehr vielen Generationen waren alle Tibeter Gläubige und Praktizierende des 
Bön. Es gibt zwei Möglichkeiten, um Bön zu üben: Man nimmt monastische 

Seite 10



Gelübde und lebt und praktiziert in einem Kloster oder man praktiziert als Laie 
mit oder ohne Familie.

Bön hat neun verschiedenen Ebenen, die auch als die neun Wege des Bön's 
bekannt sind. Diese Stufen ermöglichen es, schrittweise zu praktizieren, je nach 
der eigenen Fähigkeit für das Verständnis. Das Wesen und der Zweck der Bön-
Lehren ist es, die Praktizierenden, durch einen Prozess der Überwindung der fünf
Gifte, in die Realität der Existenz und die Natur des Geistes einzuführen.

Die Welt wird durch Reflexion wie ein Spiegel realisiert, in dem das eigene Gesicht
zu sehen ist. Man lernt, mit dem Finger immer auf sich selbst zu zeigen, anstatt 
auf andere.

Man macht am Anfang allmähliche Schritte, um den Bön zu lernen und zu üben. 
Weitere Praxis und Verwirklichung bieten die Basis für ein solides Verständnis. 
Zu Beginn erhalten alle Praktizierenden Belehrungen über die vorbereitenden 
Übungen (Ngöndro). Dann werden Meditationsübungen hinzugefügt, die den 
Fokus auf die wahre Natur des Geistes ausrichten. Es ist notwendig, zu Beginn 
dieser Praktiken einen qualifizierten Lehrer zu haben, um eine Einführung in die 
Natur des Geistes zu empfangen. Durch die Praxis fängt man an, die Selbst-
Verwirklichung des natürlichen Zustand des Geistes zu erlangen und schließlich 
überwindet man Unglück, Depression und Eindrücke, unter denen die Menschen
in dieser zyklischen Existenz leiden.

Die letzte Stufe ist die Praxis des Phowa, als die Regenbogen-Transformation 
bekannt. Dies ist eine Methode, um das Bewusstsein unseres Geistes in das 
wahre Wesen der Erleuchtung zu verwandeln. Es ist eine wichtige Übung in 
unserem täglichen Leben, da sie uns Erfahrungen bietet, die unserem Geist 
zugute kommen.

Seit 1990 habe ich die Vereinigten Staaten und andere westliche Länder bereist, 
Belehrungen und Vorträge an vielen Universitäten, spirituellen Zentren, 
Privathäusern und an anderen Orten gegeben. Während dieser Zeit habe ich viele
Menschen getroffen, die Interesse am Studieren und dem Folgen von den 
Traditionen des Buddhismus und des Bön hatten. Ich sah bei vielen fehlende 
Grundkenntnisse über die Gründungen der Praxis, wie die Bedeutung von 
Vertrauen und Glauben, die Realisierung der vier Übungen, das Verständnis der 
Seltenheit der Möglichkeit der perfekten menschlichen Bedingungen zur 
Perfektionierung des Geistes und so weiter.

Ich erkannte, dass es sehr hilfreich sein könnte, eine Einführung zu haben, die 
erklärt, wie man effektiv nach den Bön-Lehren trainiert und welche die Methoden
unserer grundlegenden Praktiken und deren Bedeutung betont. Ohne ein stabiles
Fundament und ein Verständnis der Praxis wird sich auch das Verständnis für 
diese Lehren nicht weiter entwickeln.

Dies ist vergleichbar mit dem Bau eines Gebäudes: ohne ein starkes Fundament, 
wird man nicht in der Lage sein, viele Geschichten zu bilden oder die Struktur 
stabil und dauerhaft zu bauen. Dies gilt auch für die spirituellen Praxis.

Seite 11



In diesem Buch habe ich mich vor allem auf die Bedeutung einer echten und 
richtigen Haltung, während man die Lehren hört und während der Praxis, 
konzentriert und es bietet eine detaillierte Erklärung der seltenen Gelegenheit, 
einen perfekten menschlichen Körper zu haben. Darüber hinaus bespreche ich 
die grundlegenden Übungen, um die unreinen Gedanken auf der Basis von 
Mitgefühl und Liebe zu reinigen, um dann den Geist der Erleuchtung erzeugen.

Ich habe versucht, die tibetische Muttersprache zusammen mit den 
Übersetzungen in diesem Buch zu verwenden, um vor allem die Begriffe der 
Praktiken oder die Aspekte des Geistes zu beschreiben, damit der Leser die 
originale Sprachversion verwenden kann, um sich mit den Ideen und Praktiken, 
die hier beschrieben sind, vertraut zu machen. Allerdings haben viele tibetische 
Begriffe keine direkte Übersetzung ins Englische. Tibetische Wörter werden 
phonetisch buchstabiert, kein Wissenschaftler könnte sie romanisieren. Es ist zu 
hoffen, dass dies den Leser mit der tibetischen Sprache vertraut macht, es ihm 
erleichtert sie auszusprechen, und dass er sich an die wichtigsten Begriffe 
erinnert.

Meine Hoffnung ist, dass dieses Buch nützlich für diejenigen ist, die in die 
Unendlichkeit des Bön eingehen möchten. Mögen alle Leser diese hier 
vorgestellten Weisheitslehren erlernen und sie zum Wohle ihrer selbst und aller 
fühlenden Wesen verwenden.

Kapitel 1

Ursprung und Geschichte des
Bön

OLMO LUNG RING

Yungdrung Bön ist die Wurzel der Kultur und Religion Tibets, aus den Lehren 
von Tönpa Shenrab, der in einem völlig reinen und spirituellen Land namens 
Tagzig Olmo Lung Ring (nachfolgend Olmo Lung Ring), welches außerhalb der 
unreinen Natur dieser ursprünglich bestehenden Welt liegt, geboren wurde. Der 
Geburtsort von allen Erleuchteten, ist ein perfektes Reich, wo Frieden und wahre 
Freude ewig sind und welches frei ist von jeder Gefahr der Zerstörung von einem 
der Natur-Elemente.

Das Land Olmo Lung Ring liegt westlich des Mount Kailash und ist in der Form 
eines achtblättrigen Lotus in vier Teile gegliedert: die inneren, mittleren und 
äußeren Teile, und die Grenze. Sein Himmel ist wie ein achtspeichiges Rad. Olmo
Lung Ring ist mit schönen Gärten, Stupas, Parks und schneebedeckten Bergen 
angefüllt. Yungdrung Gutsek, eine pyramidenförmiger Berg mit neun 

Seite 12



Yungdrungs, nach oben aufsteigend wie eine Treppe, in der Mitte von Olmo Lung 
Ring. Während ein einzelner Yungdrung die ewige und unzerstörbare Essenz des 
Geistes symbolisiert, symbolisieren die neun Yungdrungs die neun Arten oder 
Stufen des Bön. Auf jeder Stufe des Berges sind Tempel von männlichen und 
weiblichen Gottheiten und schöne Stupas, die den Geist der Erleuchtung 
symbolisieren.

Vier Flüsse fließen aus Yungdrung Gutsek. Der Berg hat vier Seiten, die in die 
vier Richtungen zeigen und diese Flüsse fließen aus den Ecken an der Basis des 
Berges, in Formationen, welche den Köpfe von vier verschiedenen Tieren ähneln. 
Im Nordosten ist der Schnee-Löwe aus der Quelle des Flusses Narazara, im 
Nordwesten ist das Pferd aus der Quelle des Flusses Pakshi, im Südwesten ist 
der Pfau aus der Quelle des Flusses Gyim Shang und im Südosten ist der Elefant
aus der Quelle des Flusses Sindhu.

Einige Gelehrte identifizieren, wegen der Seen und den schneebedeckten Bergen, 
die das Gebiet umgeben und den vier Flüssen, die dort entspringen, Mount 
Kailash im Nordwesten Tibets als Olmo Lung Ring. Die Anhänger des Bön 
akzeptieren diese Erklärung nicht. Dies liegt daran, dass Olmo Lung Ring kein 
physischer Ort ist, der von gewöhnlichen Menschen besucht werden kann. Um 
Olmo Lung Ring zu erreichen, muss man üben, von aller Negativität gereinigt 
werden und Erleuchtung erlangen. Bönpos beten darum, in Olmo Lung Ring 
geboren zu werden, da dies erst nach dem Erreichen der Erleuchtung auftreten 
kann. Ein Besuch des Mount Kailash ist möglich bevor die Erleuchtung erreicht 
ist, solange man entschlossen ist, die körperliche Herausforderungen 
anzunehmen. Dies ist ein Beweis für die Bönpos, dass der Mount Kailash nicht 
Olmo Lung Ring ist.

Historische Bön-Texte stellen sehr deutlich fest, dass der heilige Berg Kailash im 
Zentrum des Reiches von Zhang Zhung liegt, welches das nächste benachbarte 
Königreich zu Tibet war und bis zum Ende des achten Jahrhunderts bestand. 
Zhang Zhung wurde nach dem Tode des Kaisers Ligmincha, dem letzten 
Herrscher, in Tibet integriert. In früheren Zeiten war das Reich von Zhang Zhung 
erweitert mit dem, was heute der obere Teil des westlichen Tibet ist, durch Teile 
von Nepal, Nordindien (Kashmir, Ladakh, Zanskar, Kinnaur, Spiti, etc.), bis 
Pakistan (Kaschmir) und nach China (das Karakorum-Bereich). Die meisten der 
Bön-Lehren wurden aus der Sprache von Zhang-Zhung ins Tibetische übersetzt.

Mount Kailash ist ein heiliger Ort für Bönpos und ist von der Zhang Zhung 
Gottheit Me Ri gesegnet. Die Me Ri Lehren waren unter anderem die wichtigsten 
Praktiken des Zhang Zhungpa (Menschen von Zhang Zhung) und wurden später 
wurden in Tibet eingeführt. Die Linie dieser Praxis ist bis in die heutige Zeit 
erhalten geblieben.

Seite 13



TÖNPA SHENRAB MIWO CHE
GRÜNDER DER BÖN-RELIGION

Vor langer Zeit gab es in einem Teil des Himmels, genannt Sidpa Yesang, drei 
Brüder namens Dakpa, Salwa und Shepa. Ihr Vater war Sidpa Triöd und ihre 
Mutter war Kunshe. Diese Brüder studierte bei einem großen Lehrer namens 
Tobumtri Log Gi Che Chen. Nach Abschluss ihres Studiums gingen sie zu Shen 
Lha Ökar, dem Erleuchteten des Mitgefühls und fragten, wie sie die größte Hilfe 
bei der Befreiung der fühlenden Wesen aus dem Leiden der zyklischen Welt sein 
könnten. Er riet ihnen, eine menschliche Geburt in drei verschiedenen 
Altersklassen anzunehmen, so dass jeder Bruder helfen könnte, für die 
Lebewesen in diesem jeweiligen Alter, die Befreiung zu erreichen. Auf Shen Lha 
Ökar's Rat hin wurde der ältere Bruder als Lehrer in der Vergangenheit geboren 
und hatte den Namen Tönpa Togyal Ye Khyen. Der zweite Sohn, Salwa, wurde in 
dem jetzigen Zeitalter als Tönpa Shenrab geboren. Shepa wird in der Zukunft als 
Thangma Medon geboren werden.

Shen Lha Ökar

Seite 14



Salwa manifestierte sich als blauer Kuckuck und zusammen mit seinen beiden 
Schülern Malo und Yulo gingen sie auf den Gipfel des Mount Meru, wo sie 
überlegten, wo und mit welchem Eltern, er wiedergeboren werden sollte.

Durch seine Weisheit sah er, dass er im Herzen von Olmo Lung Ring, in einem 
Palast genannt Barpo Sogyed, der sich auf der Südseite des Mount Yungdrung 
Gutsek befindet, geboren werden würde. Sein Vater würde Gyalbon Thökar und 
seine Mutter Yochi Gyalzhed Ma sein.

Zwei Texte, Dho Zermig und Dho Due, enthalten die Biographien von Tönpa 
Shenrab, der in Olmo Lung Ring im Morgengrauen am Tag des Vollmondes im 
ersten Monat des tibetischen Kalenders geboren wurde. Dies war im Jahr der 
männlichen Waldmaus. Mehr als 18.000 Jahre sind seit damals vergangen. Er 
heiratete in jungen Jahren und hatte acht Söhne, die seine wichtigsten 
Nachfolger wurden und seine Lehren verbreiteten, und zwei Töchter. Im Alter von 
31 verzichtete er auf die zyklische Welt und wurde Mönch. Er schnitt sich die 
Haare selbst und nahm seine fürstlichen Gewänder, um sie in den zehn 
Richtungen zum Wohle aller fühlenden Wesen darzubringen. Dann hat er alle 
seine fürstlichen Besitztümer für Menschen in Not verteilt.

Die Erleuchteten der zehn Richtungen (Chok Chu Dewar Shekpa) waren mit 
seiner Gabe zufrieden und in Würdigung dieser und anderer großen Taten (wie 
dem Abwenden von der materiellen Welt), haben sie ihn gesegnet. Die sechs 
Roben (naza gö drug) und die fünf Objekte (rinchen ze nga) von einem Mönch, 
kamen zu ihm aus dem Himmel herunter.

Damit wurden auch die Bön-Regeln für Mönchskutten und materielle 
Besitztümer eingeführt. Seitdem hat sich die Tradition dieser Regeln ohne 
Unterbrechung erhalten.

Tönpa Shenrab machte zu seinen Lebzeiten eine Reise nach Tibet. Ein Dämon 
namens Khyap Pa Lag Ring hat Tönpa Shenrab’s Pferde gestohlen und brachte 
sie in das Kongpo Tal in Tibet. Tönpa Shenrab schoss einen Pfeil, um einen Weg 
durch die Berge zu machen. Dies wird als "Weg des Pfeils aus Licht" oder Öser Da
Lam bezeichnet. Als Tönpa Shenrab das Kongpo-Tal besuchte, befriedete er die 
Dämonen und bösen Geistern, die Tibet bewohnten. Er segnete einen Berg in 
dem Kongpo Tal, heutzutage als der "Bön Berg Kongpo" oder Kongpo Bön Ri 
bekannt. Bönpos und Buddhisten noch pilgern zu Kongpo Bön Ri und umkreisen
den Berg in der Bön Weise gegen den Uhrzeigersinn. Selbst-Erscheinende 
Rezitations-Gebete und Bilder von Gottheiten, aus denen die Pilger Segen 
empfangen, können auf den Felsen gesehen werden. In der Mitte des Berges ist 
ein besonderer Felsen, bekannt als "Das Herz von Kuntu Zangpo." Man kann drei
wesentliche Rezitationen und eine Statue des Erleuchteten der Sechs Bereich auf 
diesen Felsen sehen.

Es gibt auch fünf Höhlen, wo die Menschen noch üben, die von Tönpa Shenrab 
gesegnet wurden. Eine Höhle wird in jeder der vier Richtungen gefunden, 
während die letzte in der Mitte dieser vier ist. Durch das Üben in einer dieser 

Seite 15



Höhlen, sogar nur während ein oder zwei Stunden, kann man mehr Segen als an 
jedem anderen Ort erreichen.

Während seiner einzigen Reise nach Tibet, gab Tönpa Shenrab Segen und 
Lehren: die Reinigung der Umwelt, durch Rauch-Darbringungen an lokalen 
Geister, Aufrichten von Gebetsfahnen, Bannen böser Geister, etc. Er stoppte die 
lokale Tradition mit Tieropfern und lehrte stattdessen das Darbringen von 
Lösegeld und roten Tormas. Dies stellte die bösen Geister zufrieden, die 
Krankheit und Unglück verursacht hatten.

Tönpa Shenrab brachte viele Arten von Zeremonien, rituellen Aufführungen und 
religiösen Tänzen mit, die sich schnell in ganz Tibet verbreiteten. Keine Form des 
Buddhismus außerhalb Tibets teilt diese Traditionen. Die einzige vernünftige 
Erklärung dafür ist, dass diese Zeremonien, nach Tönpa Shenrab's Besuch, in 
der Bön Kultur verankert und bewahrt wurden. Tibetanische Bönpos haben diese
Riten von Generation zu Generation praktiziert und tun dies auch bis zum 
heutigen Tag.

Feststellend, dass die Tibeter noch nicht bereit waren, die volle Lehren des Bön 
zu erhalten, prophezeite Tönpa Shenrab, dass seine Lehren in der Zukunft in 
Tibet gedeihen würden. Dann kehrte er nach Olmo Lung Ring zurück. Um 
Vergänglichkeit zu demonstrieren, ließ Tönpa Shenrab im Alter von 82 Jahren 
seine Überreste und Gebeine zurück. Gemessen in der Olmo Lung Ring Zeit 
entsprechen 82 Jahre zu 8.200 Menschen-Jahren.

Tönpa Shenrab vollbrachte viele große Taten in seinem ganzen Leben, aber unter 
den bekanntesten sind die "Die Zwölf große Taten" (Zedpa Chunyi). Mehr Details 
über diese Taten sind in den drei Quellen seiner Biographie wiedergegeben; Die 
Kurze (Dho Dhe oder Der Auszug von Gedankensplitter) in einem Band, wurde im 
zehnten Jahrhundert wiederentdeckt. Die Mittlere (Dho Zermig oder Das 
durchbohrende Auge) in zwei Bänden: wiederentdeckt im elften Jahrhundert. 
Und die lange ein (Zi Jid oder Glorreiche) in zwölf Bänden, durch die mündliche 
Überlieferung von Tulku Lodhen Nyingpo, gegeben im vierzehnten Jahrhundert.

Bön-Lehren und ihre Geschichte

Tönpa Shenrab drehte das Rad der Bön in drei schrittweisen Perioden:

erstens bis zum Alter von zwölf Jahren gab er speziell Belehrungen auf die 
relative Wahrheit (kunzob denpa)

zweitens im Alter von 13 bis 31 Jahren gab er hauptsächlich Belehrungen auf
absolute Wahrheit (dondam denpa)

drittens m Alter von 32-82 Jahren gab er Belehrungen über den ultimativen 
Zustand der Befreiung (dol lam)

Seite 16



So drehte Tönpa Shenrab das endgültige Rad des Bön durch den Unterricht von 
sowohl relativer- als auch absoluter Wahrheit.

Die Bön-Lehren werden häufig als vier Tore kategorisiert, mit dem fünften Tor als
Schatz (Go Zhi Zod Dang Nga). Allerdings werden alle Bön-Lehren pauschal in 
neun kleinen Schritten, bekannt als die neun Wege des Bön (Bön Tekpa Rim Gu), 
gelehrt. Diese werden weiter in vier ursächliche Wege und fünf Ergebnisse oder 
Früchte tragende Wege wie folgt unterteilt:

Cha Shen Tekpa,

Nang Shen Tekpa,

Trul Shen Tekpa und

Sid Shen Tekpa

sind als die ursächlichen Wege (Gyui Tekpa Zhi) bekannt. Diese Praktiken 
erzeugen Inspiration und Vertrauen. Man wird durch diese Praktiken auch im 
täglichen Leben geerdet.

Ghenyen Tekpa,

Drangsong Tekpa,

Ahkar Tekpa,

Yeshen Tekpa und

Dzogchen Yang Tsei Lamed Kyi Tekpa

sind als die Früchte tragenden Wege oder als Ergebnis (Drewu Tekpa Nga) 
bekannt. Dieses Lehren sind auf höherer Ebene, welche über den Glauben und 
das Vertrauen der ersten vier Möglichkeiten entwickelt wurden. Die neunte ist 
der höchste und geheime, esoterische Früchte tragende Weg.

Diese neun Wege enthalten alle Ebenen der Lehren von der einfachsten bis zur 
höchsten Ansicht und sind in allen Regionen von Tibet bekannt.

Beispiele für Bön-Praktiken beinhalten das Aufstellen von Gebetsfahnen, die 
Reinigung durch Rauch-Darbringungen an die Schützer und Gottheiten, die 
Herstellung von Medizin und das Durchführen von Weissagungen und 
astrologischen Lesungen. Ebenfalls enthalten sind viele rituelle Zeremonien, wie 
für die Heilung, eine lange Lebensdauer, Hochzeiten und die Harmonisierung von
der Umwelt und dem Universum.

Esoterische Praktiken enthalten rituelle Todes-Zeremonien, um die Toten vom 
Leiden zu befreien, ebenso wie Exorzismus, Weihen und Ermächtigungen. Aber 
Bön-Praktiken sind nicht auf Zeremonien und Rituale beschränkt. Es gibt sowohl
im Tantra (Sang Ngag) als auch in Großen Vollkommenheit (Dzogchen) 
übergeordnete Lehren mit einem sehr esoterischen Charakter.

Seite 17



Sang Ngag beinhaltet Visualisierungen und Erzeugungs- (kyerim) und 
Vollendungs-Stufen (zogrim) und die Praktiken der Kanäle (tsa), des Winds (lung) 
und körperliche Bewegung (trulkhor) als allmähliche Praktiken mit den Rädern 
oder Chakren (khorlo), den Energie-Punkten im Körper. Die geheimste Bön-Praxis
ist das Dzogchen, die große Perfektion. Alle diese Traditionen sind noch erhalten 
und werden heutzutage praktiziert.

Achtzehn hundert Jahre nach dem Tod von Tönpa Shenrab kam Mucho Demdug 
vom Himmel als die Emanation der Rede Tönpa Shenrab nach Olmo Lung Ring. 
Mucho Demdug drehte das Rad des Bön, damit alle Lehren von Tönpa Shenrab 
organisiert und klassifiziert werden konnten. Er lehrte viele Studenten, von 
denen die besten bekannt sind als die sechs großen Gelehrten oder die "Sechs 
Zierden der Welt" (Zamling Khepi Gyendug). Sie übersetzten die Bön-Lehren in 
ihre eigenen Sprachen und breiteten sie über ihre Heimat aus. Diese sechs 
großen Meister waren Mutsa Tahe, Tritok Partsa und Huli Paryag von Tagzig; 
Lhadag Ngagdo aus Indien; Legtang Mangpo aus China und Sertok Chejam aus 
Trom.

Die Bön-Lehren waren nun auch in Zhang Zhung, das der nordwestliche Teil des 
heutigen modernen Tibet ist, verfügbar. Wie oben erwähnt, war Zhang Zhung ein 
unabhängiger Staat mit eigener Sprache, Literatur und Kultur. Es wurde in drei 
Abschnitte, zugeordnet zu den "drei Toren", unterteilt: Innen (phugpa), Außen 
(gopa) und Mitte (barpa). Das innere Tor ist Olmo Lung Ring, das mittlere Tor ist 
Tagzig und das äußere Tor ist Zhang Zhung selbst. Im achten Jahrhundert 
endete mit der Ermordung des Kaisers Ligmincha durch den tibetischen König 
Trisong Dewutsen Zhang Zhung's Unabhängigkeit. Danach wurden das Land und
die Kultur von Zhang Zhung Tibet angepasst und verschwanden schließlich ganz.

Doch viele Zhang Zhung-Wörter aus alten Bön-Texten existieren noch in den 
modernen Sprachen von Kinnaur, Lahul, Spiti, Ladakh, Zanskar und in einigen 
Himalaya-Regionen von Nepal.

Das Sprache Zhang Zhung hatte drei verschiedene Schriften, bezeichnet als die 
wilde (dag yig), die kleine (mar yig chungwa) und die große (mar yig chewa) 
Schrift. Die tibetische Schrift wurde von der Zhang Zhung mar yig Schrift 
abgeleitet. Viele tibetische und westliche Gelehrte glauben, dass es keine 
Schriftsprache vor der Zeit von Songtsen Gampo, dem König von Tibet in dem 
siebten Jahrhundert n. Chr., gab. Bön-Gelehrte teilen diese Auffassung nicht, 
halten dagegen, dass ihre Verfechter die frühen Ursprünge der tibetischen 
Sprache und die Geschichte Tibets nicht ausreichend erforscht haben.

Während seiner ursprünglichen Reise nach Tibet, lehrte Tönpa Shenrab vor allem
die ursprünglichen Lehren des Bön, weil er befand, dass die Tibeter nicht bereit 
waren, die höheren Lehren zu erhalten. Damals prophezeite Tönpa Shenrab, dass
eine Zeit kommen würde, wo die neun Stufen der Bön-Lehren in ganz Tibet 
gegeben werden.

Im zehnten Jahrhundert v. Chr. wurden viele Bön Lehren aus der Sprache von 
Zhang Zhung durch die "Vier Großen Gelehrten" (Khepa Mi Zhi), Tong Gyung Thu 

Seite 18



Chen von Zhang Zhung, Shari Wuchen von Tibet, Gyim Tsa Ma Chung von De und
Chetsa Kharwu von Menyak, ins Tibetische übersetzt. Ihre Übersetzungen dieser 
Lehren, die sich überall in Tibet zu verbreiteten, werden heute noch praktiziert. 
In etwa 1075 v. Chr. begannen sich die Geheimen- oder Früchte-Lehren weiter zu
verbreiten, vor allem während der Regierungszeit von Mutri Tsenpo, dem zweiten 
König von Tibet, der diese Lehren von Namkha Nangwa Dhok Cen von Tagzig 
erhalten hat.

König Mutri Tsenpo war ein großer Praktizierender und Meister des Bön und die 
meisten Bön-Linien von den esoterischen Lehren laufen über ihn. Dies zeigt, dass
es bereits eine umfangreiche und entwickelte tibetische Literatur zu diesem 
Zeitpunkt gab. Aus diesem Grund glauben die Bönpos nicht, dass die tibetische 
Kultur im siebten Jahrhundert n. Chr. begann, weil die Lehren und 
Übersetzungen aus der Sprache von Zhang Zhung, ohne zuerst die Sprache zu 
haben, in die übersetzt werden soll, nicht vorhanden sein würden.

Buddhisten kamen zum ersten Mal in der Mitte des siebten Jahrhunderts n. Chr 
von Indien nach Tibet. Die Ausbreitung des Buddhismus resultierte aus dem 
Niedergang der einheimischen tibetischen Kultur und Religion, dem Bön. Die 
ersten Verfolgungen der Bönpos begann etwa im Jahr 684 n. Chr., während der 
Herrschaft von Drigum Tsenpo, dem siebten König von Tibet. Die zweite 
Verfolgung von Bönpos war im achten Jahrhundert, während der Herrschaft von 
Trisong Dewutsen, dem 37. König von Tibet. Viele Bön-Texte und spirituelle Orte 
wurden während diesen zwei Perioden beschädigt oder zerstört und viele Bönpos 
mit großen Widrigkeiten konfrontiert. Bön-Praktizierende hatten in der Regel die 
Wahl der Umwandlung von Bön zum Buddhismus, Tibet zu verlassen oder 
umgebracht zu werden.

Die verborgenen Schätze des Bön

Als diese Verfolgungen begannen, hatten die Bön-Meister (Bön Shen Rigzin) große 
Sorgen für die Bön-Lehren und für die Leiden aller fühlenden Wesen. Deshalb 
verbargen sie viele der Bön-Texte, um sie zu retten. Sie vertrauten diese Texte mit
Gebeten den aufgerufenen eidgebundenen Schützern an, auf dass die Texte 
geschützt werden würden, bis die Zeit reif war, dass sie wiederentdeckt werden 
konnten. Diese Texte werden als "verborgene Schätze" (Bön ter) bezeichnet. 
Später, im elften Jahrhundert, entdeckten der große Schatz-Finder Tertön 
Chenpo, auch als Shen Chen Luga (969-1035) bekannt, und andere viele dieser 
verborgenen Schätze des Bön. Diese wiederentdeckten Texte werden als "Terma" 
bezeichnet. Shen Chen Luga systematisiert diese Bön-Lehren und breitete sie 
unter seinen Schülern aus. Wieder einmal schien die Sonne der Bön-Lehren über
Tibet.

Shen Chen Luga hatte viele Schüler, aber drei von ihnen gelten als seine 
wichtigsten Nachfolgern. Der erste ist Dru Je Yungdrung Lama, der im Jahr 1012
das Yeru Wensa Kha-Kloster in der Tsang Provinz von Tibet gründete. Yeru 
Wensa Kha wurde ein Zentrum der Bön-Bildung. Druchen Namkha Yungdrung 

Seite 19



systematisierte auch die Methoden der philosophische Ausbildung als Gap Pa 
(Lehre von Dzogchen), Dzö (Lehre der Kosmologie) und Sa Lam (die Stufen und 
Pfade nach Dho) bekannt. Dieses Zentrum zog Studenten an, wie eine Blumen 
Bienen anlockt und produzierte viele große Gelehrte, darunter auch jene, die als 
die "Achtzehn Großen Lehrer" (Yeru Tönpa Chogyed) von Wensa Kha bekannt 
wurden.

Der zweite Schüler, Zhu Ye Legpo gründete den Sitz des Zhu-Linie in Kyid Khar 
Rizhing, auch in der Tsang Provinz von Tibet. Dort baute er ein Kloster und 
verbreitete vor allem Dzogchen-Lehren. Linien-Halter dieser Tradition leben heute
noch in Nepal und Tibet.

Der dritte Schüler, Patön Palchok Zangpo, war der Halter der Pa-Linie und 
verbreitete die Lehren der tantrischen Tradition. Die Klöster von dieser Linie 
wurden bei Hor in der Kham-Region von Tibet neu gegründet, wo die Linien-
Halter von dieser Tradition heute noch leben.

Im Jahr 1052 gründete der große Meister und Gelehrte der Meu-Linie, Khepa 
Palchen das Zang Ri Meu Tsang Kloster in Zentral-Tibet. Er systematisierte auch 
die Bön-Bildungseinrichtung. Andere Klöster wurden in ganz Tibet gegründet und
die Traditionen der Bön-Lehren und Praktiken wurden neu belebt.

Das Yeru Wensa Kha Kloster, das wichtigste Bön Kloster seiner Zeit, wurde durch
Hochwasser und einen Erdrutsch zerstört. Um die Bön-Tradition zum Wohle aller
fühlenden Wesen zu bewahren, wurde Nyamed Sherab Gyaltsen (1356-1415) 
durch eine mündliche Übertragungen von Sidpa Gyalmo (die Chefin der 
Beschützer des Bön) im Jahr 1405 angeleitet, ein neues Kloster, Tashi Menri 
Ling, im Dorf Tobgyal in der Tsang Provinz, zu gründen.

Dies wurde als ein Wunder betrachtet, denn das Kloster wurde nicht nur durch 
menschliche Hände, sondern auch von den Schützern gebaut, während Nyamed 
Sherab Gyaltsen in der Meditation versunken war. Er stellte die Lehren aus der 
Tradition der Dru-Linie von Yeru Wensa Kha wieder her und zog viele Studenten 
aus ganz Tibet an.  Seitdem ist das Menri-Kloster als das "Mutter Kloster" aller 
Bönpos bekannt.

Das Menri-Kloster folgt den Ordensregeln (cha yig), die durch Nyamed Sherab 
Gyaltsen erlassen wurden. Nach diesen Regeln, wird die Familie eines Mönchs, 
Reichtum oder die politische Position nicht berücksichtigt. Die Kloster-Hierarchie 
basiert auf dem Dienstalter (d.h. diejenigen, die schon länger Mönch sind, haben 
den Vorrang).

Andere Bön Klöster und Lehranstalten wurden ebenfalls gegründet. Dazu 
gehörten Khyung Lung Ngari in Zhang Zhung oder Hoch-Tibet und andere in 
Tewa, Jadur, Hor, Tsang, Khyungpo, Derge, Ling Tsang, Menyak, Lithang, 
Nyagrong, Amdo und Gayrong. Im Jahr 1834 wurde Yungdrung Ling von Nang 
Tön Dawa Gyaltsen (1796-1863) gegründet und wurde schließlich das 
zweitwichtigste Bön-Kloster.

Seite 20



Bis 1959 gab es drei Bön-Klöster, die als primäre Ausbildungseinrichtungen für 
Mönche funktionierten. Diese drei, Menri, Kharna und Yungdrung Ling, wurden 
als "oberen, mittleren und unteren Länder der Mönche" (Drasa Gong Wog Bar 
Sum) bezeichnet.

Der Bön und seine Anhänger erlitten das gleiche Schicksal wie andere tibetische 
Religionen als de Chinese Tibet im Jahr 1959 übernommen hat. Viele Bön-
Mönche und Laien gingen ins Exil nach Indien und Nepal. Im Jahr 1963 starb 
Seine Heiligkeit der 32. Menri Trizin, Sherab Lodö, das geistliche Oberhaupt der 
Bön-Religion und der Abt von dem Menri-Kloster, im Exil in Indien.

Um die Bönpo-Gemeinschaft und ihrer Kultur intakt zu halten, gründete im Jahr
1967 H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche die "Neue Tobgyal Bönpo 
Vereinbarung" von Dolanji in der Himachal Pradesh Region im Norden Indiens.

Die geistigen Führer der Bön-Religion, jetzt alle im Exil, trafen sich im Jahr 1969 
und führten eine traditionelle Zeremonie durch, um einen neuen Thronhalter für 
das Menri-Kloster zu wählen. Diese Führer bestanden aus Seiner Heiligkeit 
Sherab Tenpa Gyaltsen (der Abt von dem Yungdrung Ling-Kloster), Senior Menri 
Lopon, H.E. Sangye Tenzin Rinpoche, H.E. Sangye Tenzin Rinpoche, H.E. Yongzin 
Tenzin Namdak Rinpoche und anderen Lamas, Mönchen und Tulkus. Geshe 
Sangye Tenzin Jongdong wurde von den Schützern als Seine Heiligkeit der 33. 
Menri Trizin, das geistliche Oberhaupt des Bön, ausgewählt. Seit seiner 
Inthronisierung hat Seine Heiligkeit der 33. Menri Trizin einen neuen Tempel in 
Dolanji gebaut. Darüber hinaus wurden Tibetische und Englische Bibliotheken 
eingerichtet, ebenso wie das zentrale Yungdrung Bön Monastic Centre, das 
umfangreiche Wohnräume für die Mönche hat.

Ein Waisenhaus wurde im Kloster gebaut, um Jungen, deren Familien sich nicht 
um sie kümmern, eine Heimat zu geben. Im Jahr 1978 wurde die Bön Dialektik 
Schule, welche die volle traditionellen Ausbildung von Yeru Wensa Kha und 
Menri bietet, am Menri-Kloster gegründet. Essen, Unterkunft und andere 
Notwendigkeiten werden durch Seine Heiligkeit Menri Trizin zur Verfügung 
gestellt, so dass die Studenten an der Bön Dialektik Schule sich voll und ganz 
um ihre Ausbildung kümmern können. H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche 
und die Dialektik-Lehrer, Lharam Geshe Yungdrung Namgyal oder "Tsön Du 
Gongphel", haben die Verantwortung für alles, was Aus-und Weiterbildung 
betrifft.

Im Jahr 1986 absolvierten sechs Mönche aus der Bön Dialektik Schule in Menri, 
den Erhalt der Geshe-Titels (dies entspricht einem Ph.D. an einer westlichen 
Universität). Dies waren die ersten Mönche, die den Geshe-Titel im Exil erhielten. 
Seitdem haben mehr als 50 Geshes aus der Bön Dialektik Schule abgeschlossen. 
Viele von ihnen dienen dazu, in ihren Heimatregionen die Bön-Lehren zu 
verbreiten, einige Reisen in den Westen und verteilen die Bön-Lehren, während 
andere im Menri-Kloster bleiben. Die alten Linien der Bön-Religion sind nun 
wieder hergestellt und werden an die nächste Generation weitergegeben. Bönpos 
sind stolz, dass ihre Traditionen die große Not im Laufe der Jahrhunderte 
überlebt haben und immer noch lebendig und aktiv sind.

Seite 21



Kapitel 2

Der richtige Weg, um die Bön-
Lehren zu erhalten

Um inneres Bewusstsein und Weisheit zu entwickeln, ist es notwendig, den 
richtigen Blick auf die Lehren zu entwickeln. Dies wird nicht möglich sein, wenn 
der Praktizierende eine falsche Einstellung zu den Lehren hat. Vor dem Erlernen 
der grundlegenden Lehren oder den vorbereitenden Übungen, sollte man eine 
solide Grundlage, für künftiges Wachstum und eines tieferen Verstehen des 
Bön's, haben.

Ohne eine gute und richtige Grundlage, wird unsere Praxis nicht stabil und 
zuverlässig sein. Daher ist es sehr wichtig, mit einem guten Verständnis der 
Grundlagen, mit der richtigen Praxis zu beginnen.

Die reine Haltung von Lehrer und Schüler

Vor Erhalt der Lehren, ist es wichtig, sich durch eine reine Haltung (Motivation) 
und mit einem echtem Mitgefühl aus dem Herzen vorzubereiten.

Zum Beispiel, damit ein Landwirt eine gute Ernte erwarten kann, ist es wichtig, 
den Boden befruchtet zu haben. Wenn man guten Boden hat, kann man pflanzen
und die Dinge werden wachsen. Wenn der Boden nicht gut ist, dann werden auch
immer ein paar Pflanzen nicht wachsen. In der gleichen Weise hat die Motivation 
des Studenten sehr rein und richtig zu sein, um die positive Energie zu erhöhen, 
um die Weisheit der Lehren zum Nutzen aller fühlenden Wesen zu verstehen .

Es gibt zwei notwendige Einstellungen oder Motivationen: die reine Haltung der 
Erleuchteten (jangchup semkyi kunlong) und der tantrische Weg, um die 
Ansichten (nangwa dakpar jawa sangwa ngagkyi kunlong) zu reinigen.

Die Reine Haltung der Erleuchteten
 Sowohl Lehrer als auch Schüler brauchen die reine Haltung der Erleuchteten. Es
ist wichtig, nach innen zu schauen und zu überlegen, ob man wünscht, die 
Lehren zu erhalten, um weltlichen Ruhm und Ansehen zu erreichen, eine höhere 
Wiedergeburt, aus Angst vor den Leiden in den drei unteren Bereichen, in dem 
Bereich der Götter zu erlangen oder nur um sich aus dieser zyklischen Existenz 
des Leidens zu befreien. Sich wünschen, nur sich selbst zu befreien (thegmen gyi 
kunlong) gilt als die unterste Ebene dieser falschen Einstellung.

Seite 22



Wenn wir eine dieser falschen oder negativen Einstellung haben, müssen wir sie 
transformieren und korrigieren, zum Beispiel indem wir Denken "Dies kurze Zeit 
von diesem Leben, ist es nicht wert, dass nur ich davon profitiere. Es ist wichtig 
für mich, das Leid dieser zyklischen Welt zu überwinden, um die Erleuchtung 
zum Wohle aller fühlenden Wesen zu erlangen".

Es ist wichtig zu verstehen, dass wir, von Anfang unserer vergangenen Leben an 
bis heute, mit allen fühlenden Wesen, irgendwie als unser Vater oder unsere 
Mutter, verbunden waren. Als unsere Eltern waren sie freundlich und betreuten 
uns liebevoll – boten uns die köstlichsten Speisen an und bedeckten uns mit den 
weichsten Kleidern – ebenso wie dies unsere gegenwärtigen Eltern wahrscheinlich
auch tun. Weil wir ein Kind von allen diesen Lebewesen waren, ist es wichtig zu 
erkennen, dass wir die Verantwortung haben, sie zu führen und von den Leiden 
dieser bestehenden Welt zu befreien. 

Kein fühlendes Wesen mag das Leiden, aber jede negative Wirkung von Körper, 
Geist und Rede baut mehr Ursachen des Leidens an. Ohne es zu bemerken, 
folgen wir dem falschen Weg und erleben so unendliches Leid. Wir haben nicht 
das Wissen, das wir brauchen, um die Lehren zu üben, dadurch können wir ohne
Hilfe nicht aus diesem Zustand befreit werden.

Daher ist es wichtig, positive Gedanken gegenüber allen fühlenden Wesen, durch 
das Denken, dass sie befreit werden und von all ihren negativen Karmas befreit 
werden, zu erzeugen. Um dies zu tun, muss man die Lehren erhalten und sich 
verpflichten, die eigene Praxis mit dem Ziel von dem Erreichen der Erleuchtung 
ausführen. Wir nennen dies "Verkörperung der Haltung der Erleuchtung."

Der Lehrer muss eine positive Motivation haben, die Lehren zu geben. Er sollte 
lehren, um seinen Schüler und allen fühlenden Wesen zu nützen. Die Lehren 
werden nicht wirksam sein, wenn der Lehrer nicht über diese Einstellung verfügt.
Ein Zitat aus Drime Zijid, einer der größten Biographien von Tönpa Shenrab, 
sagt: "Ohne Mitgefühl und der richtigen Einstellung die Lehren zu geben, um den
Schülern und alle fühlenden Wesen zu nützen, dies ist eher wie ein Esel zu sein, 
der ein Tigerfell trägt, um wie ein Tiger auszusehen".

Zu den drei wesentlichen Qualitäten eines Lehrers gehören Vertrauen und 
Hingabe zu seinem eigenen Lehrer und den Linienmeistern der Vergangenheit, 
Mitgefühl für alle fühlenden Wesen und eine perfekte Kenntnis des Bön. Ohne 
Vertrauen und Hingabe an die Linien-Meister und seinen Wurzel-Lehrer, wird er 
nicht von seinen Lehrern und Lamas der Vergangenheit gesegnet werden. Mit 
diesen Qualitäten wird er den Segen und die Kraft haben, seinen Schülern zu 
helfen, sich aus dem Leiden von Samsara zu befreien.

Es ist auch wichtig, dass der Lehrer Mitgefühl und eine gute Haltung gegenüber 
den Lehren hat. Zum Beispiel machte der große Einsiedler Gongzod Ritöd Chenpo 
immer Gebete und bat um Segnungen nachdem er zuerst den Namens seines 
Lehrers wiederholte, wie "Jetsun Trotsang La" und "Jetsun Jangpa La". Erst dann
begann er zu Lehren.

Seite 23



Wenn einem Lehrer Mitgefühl für die Lebewesen fehlt, wird er nicht die Fähigkeit 
haben, den notwendigen guten Willen, Studenten und andere durch seine Lehren
profitieren zu lassen, zu erzeugen. Wenn er nur Ruhm und Ansehen sucht, wird 
er nicht in der Lage sein, seine Schüler auf dem Weg zur Erleuchtung zu führen.

Ohne die perfekte Kenntnis des Bön im Allgemeinen und insbesondere seinem 
Sachverstand zu besonderen Themen, ist der Lehrer nicht in der Lage die 
Bedeutung der Lehren richtig zu interpretieren. Wenn die Schüler die Lehren 
nicht mit der richtigen Einstellung und dem Verständnis erhalten, was für die 
Entwicklung ihrer Praxis essentiell wichtig ist, dann werden sie die Realisierung 
nicht erreichen.

Der tantrische Weg der Reinigung von unseren Ansichten
Der zweite wichtige Einstellung ist der tantrische Weg der Reinigung von eigenen 
Ansichten, was bedeutet, unsere gewöhnlichen und dualistischen Anschauungen 
und Vorstellungen in eine höhere spirituelle Vision zu verwandeln.

So verwandeln wir den Ort, wo Lehren empfangen werden: aus einem 
gewöhnlichen Klassenzimmer wird ein vollständig ausgereiftes Mandala der 
Gottheiten. Wir sehen den Lehrer als reine Form von Shen Lha Okar, dem 
Buddha des Mitgefühls. Wir verwandeln ihn geistig von einer gewöhnlichen 
Person in einen Erleuchteten, die sich in einem menschlichen Körper manifestiert
hat, um alle fühlenden Wesen anzuleiten. Wir verwandeln unsere Begleiter und 
Klassenkameraden aus gewöhnlichen Wesen in Gottheiten und Göttinnen, und 
glauben, dass sie alle Liebe, Mitgefühl und Fürsorge für alle fühlenden Wesen 
haben.

Der Zweck der Umwandlung unserer Sicht in reine Visionen von diesen Objekten 
ist, die außergewöhnliche Natur dieser Erfahrung zu realisieren. Dies gibt uns 
einen besonderen Grund, um den Segen und die Befugnisse vom Lehrer (Lama), 
den Erleuchteten (Sangye), den Gottheiten (Yidam) und den weiblichen 
Manifestationen der Erleuchteten (Khadro) zu erhalten, um unsere Weisheit und 
Stabilität zu entwickeln. Dies ist die Essenz der Praxis der Reinigung im Hinblick 
auf die tantrischen Wege.

Um maximalen Nutzen zu erzielen, muss der Praktizierende sowohl die 
Motivation der Erleuchteten als auch die Motivation der geheimen Sang Ngag 
erzeugen. Vor dem Empfang Lehren, macht man Praktiken und empfängt 
Ermächtigung oder mündliche Überlieferungen. Der Student sollte seine Praxis 
jedes Mal mit diesen Motivationen beginnen, wodurch die Vorteile der Praxis 
multipliziert werden.

Reine Motivation vermittelt den Studierenden gute Bedingungen für die Lehren, 
um Wurzel und Blüte in die Erleuchtung zu bringen. Wenn unsere reine 
Motivation fehlt, dann zerstören unreine und verblendete Gedanken alle guten 

Seite 24



Ergebnisse unserer Praxis. Es ist wichtig, ungeeignete Einstellungen und Motive 
zu korrigieren und zu reinigen.

Die richtige Motivation der Schüler

Das Wesen der Bön-Lehren basiert auf Mitgefühl, Liebe, Gewaltlosigkeit und 
Güte. Wenn wir entsprechend praktizieren, erhalten wir ein besseres Verständnis
von der eigenen Natur und von der Natur aller Phänomene.

In anderen Worten, ist das ultimative Ziel der Übung ist, unseren natürlichen 
Zustand des Geistes zu entdecken und die Erleuchtung zu erlangen. Für das 
Entdecken unserer wahren Natur ist es wichtig, unsere negativen Gedanken, die 
von den fünf Giften Wut, Anhaftung, Unwissenheit, Eifersucht und Stolz 
beeinflusst werden, zu reinigen. Die Fähigkeit zum Erzeugen von reinen 
Gedanken hilft uns auch, andere Lebewesen zu fördern und gibt uns einen 
sinnvollen Zweck in unserem Leben.

Als Beispiel können wir wie eine Lotosblüte nehmen, die schön ist, obwohl sie 
aus dem Schlamm gewachsen ist. Ihre Schönheit wird nie von ihrer Umgebung 
beeinflusst. Weil wir in den elenden Bedingungen dieser zyklischen Existenz 
geboren wurden, müssen wir betonen, wie wir das Leiden überwinden oder uns 
vom Leiden befreien. Durch die Anwendung der Lehren in unserer täglichen 
Praxis, sind wir nicht von den Giften dieser Welt betroffen.

Die Lehren des Bön sind wie ein Spiegel, der in der Lage ist, das 
Erscheinungsbild von Objekten zu reflektierten. In der gleichen Weise werden wir 
durch die Praxis in der Lage sein, den Einfluss von den negativen Gedanken und 
den fünf Giften zu erkennen und zu realisieren und sie deshalb achtsam 
kontrollieren, um sie zu unterwerfen. Wir verwenden die Praxis als einen Spiegel, 
um unser inneres Selbst zu reflektieren. Je mehr wir dazu in der Lage sind, die 
negativen Gedanken zu überwinden oder zu unterwerfen, desto mehr werden wir 
unser Verständnis und den Wert unserer Praxis verbessern.

Die erforderlichen Qualitäten von Studenten 

Zwei Zusammenstellungen von Eigenschaften werden von Praktizierenden 
benötigt:

Eigenschaften die zu vermeiden sind (die drei Fehler des Behälters und 
die neun Fehler, die zu vermeiden sind) und

Eigenschaften die zu erreichen sind (das Wissen vom Erhalten, das 
Wissen vom Verstehen und das Wissen der Realisierung)

Seite 25



Eigenschaften die zu vermeiden sind

Die drei Fehler des Behälters

The three faults that each student should avoid, known as “the three faults of the
container,” are being like an upside-down container, being like a container with a
hole in the bottom, or being like a container with poison inside. Die drei Fehler, 
die jeder Schüler vermeiden sollte, bekannt als "die drei Fehler des Behälters" 
sind: 

1. wie ein umgekehrter Behälter zu sein,

2. wie ein Behälter mit einem Loch im Boden zu sein oder

3. wie ein Behälter mit Gift darin zu sein.

1. Wie ein umgekehrter Behälter zu sein, wird durch einen Topf symbolisiert, 
der auf dem Kopf steht

Wenn wir ein Schüler sind, der den Lehren zuhört, ist unser 
Bewusstsein auf das was der Lehrer sagt fokussiert, so dass wir jedes 
Wort, das der Lehrer sagt, hören werden. Wenn unser Bewusstsein 
stattdessen auf eine andere Stelle fokussiert ist, werden wir, egal wie 
viele wertvolle Lehren wir erhalten, wie ein umgekehrter Topf unter einen
Wasserhahn gehalten werden, egal, wie viel Wasser darüber fließt, es 
wird kein Wasser im Inneren bleiben.

Die Anwesenheit unseres physischen Körpers reicht nicht aus, um den 
Erhalt der Lehren zu erfüllen. Obwohl wir den Klang der Stimme des 
Lehrers hören, sind wir wie eine Katze oder ein Hund in der Klasse, 
welche(r) die Geräusche der Bön-Lehre zwar hören kann, aber die 
Bedeutung der Worte niemals verstehen kann.

2. Wie ein Behälter mit einem Loch im Boden zu sein, wird durch einen Topf 
mit einem Loch in seinem Boden symbolisiert

Es ist wichtig, sich daran zu erinnern, was man mit klarem Bewusstsein 
hört und nicht zu vergessen, was man von den Lehren gehört hat. Wir 
übernehmen die Lehren in unserer Praxis und unserem täglichen Leben,
und vermeiden die negativen Handlungen von Körper, Geist und 
Sprache, welches die Quellen von allen Leiden sind. Wenn wir nicht in 
der Lage sind, die Lehren und ihre Essenz zu erinnern, verfügen wir 
nicht über den richtigen Blickwinkel. Wenn unser Bewusstsein 
vollständig durch unendliche Projektionen der Vergangenheit, Gegenwart
oder Zukunft abgelenkt ist, dann wird Ihr Geist ist wie ein Topf mit 
einem Loch im Boden, egal wie viel Wasser in ihn hinein fließt, kein 
Wasser im Topf bleiben. In anderen Worten, egal wie viel wir hören, wird 
nichts im Kopf bleiben um zu üben, weil wir abgelenkt sind. Wir müssen 
die Lehren mit unserer vollen Aufmerksamkeit erhalten.

3. Wie ein Behälter mit Gift darin zu sein, wird durch einen Topf mit Gift 

Seite 26



symbolisiert

Es ist wichtig, die Lehren mit einem reinen Haltung zu erhalten, so dass 
alle fühlenden Wesen davon profitieren können. Wenn wir die Lehren 
unter dem Einfluss von einem der fünf Gifte hören, ist unser Geist wie 
ein Topf mit Gift, egal, wie viel leckeres Essen im Topf enthalten ist, 
nichts davon kann gegessen werden.

Es ist wichtig, dass der Schüler klar auf das fokussiert ist, was der 
Lehrer sagt - die Essenz der Lehre - dann hält man diese Essenz im 
Geist, um auf sie während der Praxis zu reflektieren und gewinnt 
dadurch Realisierung. Wenn wir eines der fünf Gifte während einer 
Belehrung erzeugen, weil wir unter dem Einfluss von diesem Gift sind, 
dann wird die Lehre (trotz ihrem großen Wert) nicht zu einem positiven 
Ergebnis bei der Erreichung unserer Realisierung und bei der 
Weiterentwicklung unserer Weisheit führen.

Mit den hier angegebenen Forderungen, was man alles verstehen und 
erinnern muss, stimme ich, der Übersetzer, nicht mit ein. Man hört
1000 tibetische Silben vom Lama, wovon 50 Silben Mantra sind. Der 
Dolmetscher übersetzt dieses in die englische Sprache und man 
bekommt dabei ein vermutetes Mantra bestätigt. Der zweite 
Dolmetscher, der nochmals von Englisch nach Deutsch übersetzt, 
konnte schon die Mantras nicht wiedergeben und hatte sonstige 
Interpretations-Schwierigkeiten - da mag das Bewusstsein noch so 
konzentriert und klar sein: Bei diesem Tohuwabohu kann man sich 
dann beim besten Willen nicht alles merken, vor allem nicht die 
Mantras, welche den Kern der Praxis ausmachen. Das ist so, wie 
wenn man das 100-Silben-Mantra einmal ins Ohr geflüstert bekommt 
und einen Monat später voll mit der Praxis loslegt und dabei 
dieses Mantra noch mühelos erinnert.(oder darf man erst ab dem 9. 
Bhumi mit den Grundübungen beginnen?)

Zusammengefasst sind diese drei Störungen die wichtigsten Hindernisse für den 
Erhalt der Lehren, dem Praktizieren von diesen und ihre Anwendung zum 
Erreichen der Realisierung. Um die Vernetzung von dem Erhalt der Lehren durch 
das Ohr und das Bewusstsein zu verwirklichen, ist es sehr wichtig, ihre Essenz 
im Bewusstsein des Geistes zu halten, ohne sie zu vergessen und ihre Essenz zu 
üben. Die Integration dieser Praxis in unserem täglichen Leben wird das Leben 
besser, glücklicher und aussagekräftiger machen.

Neun Fehler die zu vermeiden sind

Nach dem Dzogchen Yang Tse Longchen gibt es neun Fehler von Bön-
Praktizierenden, die zu vermieden sind:

Seite 27



1. den Bön-Lehren misstrauen,

2. Missachtung der Lehrer,

3. mangelndes Engagement für unsere Praxis,

4. verschwenden die Essenz der Lehre durch nicht praktizieren,

5. keine Wertschätzung der Praxis,

6. verschieben unserer Praxis wegen der Familie oder anderen Aufgaben,

7. abgelenkt sein (die Ablenkungen des Bewusstseins),

8. fehlende Klarheit in der Praxis und

9. das Gefühl der Trauer oder der Enttäuschung wegen der langen 
Trainingseinheiten oder den langen Lehren.

1. Den Bön-Lehren misstrauen

Den Bön-Lehren nicht zu Vertrauen wird automatisch unsere Fähigkeit 
blockieren, auf den Pfad der Erleuchtung zu gelangen. Wir erhalten 
keine Kraft und Segnungen von den Drei Juwelen (Könchog Sum), den 
Erleuchteten (Sangye), den Bön-Lehren (die Lehren von Tönpa 
Shenrab) oder von den großen Meister, welche die Umsetzung erreicht 
und den Geist der Erleuchtung (Yungdrung Sempa) erzeugt haben. Es 
ist, als ob wir zwei amputierte Beinen haben und nicht in der Lage sind, 
von einem Ort zum anderen, ohne die Hilfe von jemandem dem wir 
vertrauen, zu gehen. Ebenso, wenn wir unserem Lehrer nicht vertrauen, 
obwohl er große Kräfte und Segen gibt, werden wir nicht in der Lage, 
diese Segnungen zu empfangen. Wenn Sie üben, um Erleuchtung zu 
erlangen, ist eines der wichtigsten Dinge, dass wir den Lehren vertrauen 
und an den Lehrer glauben. Nur dieses Vertrauen und der Glauben wird 
die Tür zu den Lehren zu öffnen.

Vertrauen ist ebenso notwendig für jedermann. Wenn wir Vertrauen in 
uns selbst schaffen, haben Sie eine gute Basis für unsere Praxis. Es ist 
wie die Kleber, die wir verwenden, um die Essenz der Lehren mit 
unserem Geistesstrom zusammenzuhalten. Vertrauen ist die Quelle all 
dieser Qualitäten.

2. Missachtung der Lehrer

Wenn wir keinen Respekt gegenüber dem Lehrer haben, der die Quelle 
des Wissens und der Weisheit ist, wird es unmöglich sein, die 
Erleuchtung zu erreichen, obwohl die Bön-Lehren die ursprüngliche 
Quelle zum Erreichen der Erleuchtung sind.

Nichts ermöglicht es uns, dies ohne den Empfang von Befehlen und 
Anleitung des Lehrers zu tun. Wenn wir unseren Lehrer nicht als eine 

Seite 28



echte Form von Shen Lha Okar, dem Buddha des Mitgefühls sehen, 
dann werden wir nicht in der Lage sein, sein Wissen und seinen Segen 
zu empfangen.

Ein Student fragte einst den großen Dzogchen-Meister Gyer Pung Nang 
Zher Löd Po: "Was ist die wichtigste Qualität, die benötigt wird, um die 
Essenz des Lehrers zu erhalten?" Die Antwort war: "Der Segen des 
Lehrers." Erneut warf der Student die Frage auf: "Was ist das Wichtigste 
für die Segnungen?" Die Antwort war: "Zu sehen und den Lehrer als mit 
vollständig erreichter Weisheit und Mitgefühl zu sehen, ihn als immer bei
uns zu sehen und die Umgebung immer mit der Wahrheit der Lehre und 
den Segnungen der Erleuchteten der zehn Richtungen (Chok Chu 
Sangye) zu sehen". Das ist wahr, auch wenn der Lehrer selbst nicht gut 
qualifiziert ist.

Als Beispiel hierfür gibt es eine Geschichte von einem Einsiedler, der in 
früheren Zeiten im Wald gelebt hat. Mehrere Fischer in einem nahe 
gelegenen Dorf erlitten eine schwere Zeit, weil ihnen Fische, Nahrung 
und sogar Kleidung fehlten. Die Fischer waren von dieser schwierigen 
Situation vollständig erschöpft. Eines Tages, auf dem Weg nach Hause, 
sahen sie einen Einsiedler, der in einer sehr angenehmen und 
glücklichen Weise benahm. Sie fühlten sich inspiriert durch seine Art zu 
leben und beschlossen, sich Belehrungen von ihm geben zu lassen und 
den Verzicht auf weltliche Leben zu widmen. Sie gingen zu ihm, um ihm 
alle ihre Fischernetze und Jagdausrüstungen zu geben. Mit 
vollkommenen Vertrauen und Hingabe, baten sie ihn, sie als seine 
Schüler akzeptieren und ihnen zu Lehren, so dass sie die Erleuchtung 
erreichen können. Der Einsiedler war nicht qualifiziert, um solche 
Lehren geben, aber er wollte dies den Fischer gegenüber nicht zugeben. 
Deshalb lehrte er sie in einer sehr negativen Art und Weise.

Er fragte sie: "Sind ihr in der Lage, mir völlig zu vertrauen und tun, was 
ich von euch verlange?" Sie antwortete: "Absolut! Wir warten auf Ihre 
Anweisungen und wollen alles tun, was Sie uns bitten zu tun". Dann 
sagte der Einsiedler: "Ihr alle müsst euch an Händen halten und von hier
aus in den See springen". Die Fischer dachten, dass dies eine Methode 
für den Unterricht von sehr sündigen Personen. wie Fischer und Jäger, 
war, um die Befreiung zu erreichen, so sprangen sie ohne Zweifel in den 
See. Bevor sie in den See fielen sie wurden alle von einem Adler 
aufgefangen, der eigentlich eine Manifestation der Erleuchteten der zehn 
Richtungen war und sie erreichten dann die Erleuchtung.

Dies ist gutes Beispiel für die Notwendigkeit der Erzeugung von 
kompletten. Vertrauen und dem Glauben an den Lehrer, so dass der 
Segen und die Kraft der Erleuchteten immer mit uns ist. Die Wahrheit 
der Lehren von Tönpa Shenrab führte die Fischer zu der Erleuchtung, 
nicht die falschen Lehren des Eremiten.

Danach war der Einsiedler sehr stolz, dass die Fischer die Befreiung 

Seite 29



erreicht hatten. Er dachte fälschlicherweise, dass dies durch seine 
Führung verursacht worden war. Er war sich sicher, dass er die 
Befreiung auch erreicht, wie sie die Fischer erreicht hatten und so 
sprang er aus seiner Höhle in den See und wurde getötet.

Dies ist symbolisch für das Ergebnis von negativen Gedanken. Starker 
Segen und Kraft können je nach der Stärke des eigenen Glaubens 
erscheinen. Was wir erhalten, ist abhängig davon, wie viel Vertrauen wir 
in Richtung des Lehrers und den Lehren haben.

3. Mangelndes Engagement für unsere Praxis

Wenn uns Engagement für unsere Praxis fehlt, wird es leicht sein, die 
Kontinuität unserer Praxis zu unterbrechen, auch wenn der Lehrer uns 
das Leiden, das durch das Begehen von untugendhaften Taten 
verursacht wird, und die Bedeutung der Vermeidung der Handlungen, 
die dieses verursacht, gezeigt hat.

Indem wir unsere Praxis entwickeln, wird sie die Inspiration für gute 
Taten. Daher ist es wichtig, eine Verpflichtung für unsere Praxis zu 
machen, so dass wir unser Ziel erreichen können. Wir müssen uns 
verpflichten, der Praxis regelmäßig, jeden Tag in unserem Lebens zu 
machen. Zum Beispiel kann man eine der wesentlichen Rezitationen 300
Mal pro Tag rezitieren, oder jeden Tag für 15 Minuten meditieren.

Selbst wenn wir wegen unserer Lehrer oder spirituellen Freunde ein 
gewisses Interesse an den Lehren und der Praxis haben, ohne 
Engagement, wird unser Interesse allmählich durch das dualistische 
Denken in dieser Praxis einfach gestört und getäuscht. Langsam, 
verlieren wir unseren Glauben und verlieren uns in Aktivitäten, die uns 
in dieser zyklischen Welt halten.

Wir sollten auch eine Verpflichtung machen, um untugendhafte Taten 
von Körper, Geist und Sprache zu vermeiden. Wir führen dies Schritt für 
Schritt durch und wählen unsere Ziele. Wir entschließen uns auf diese 
Weise: "Morgen werde ich keine Wut oder Eifersucht gegenüber 
jedermann erzeugen".

Es ist wichtig, dass wir ganz bewusst unsere Verpflichtungen 
praktizieren. Allmählich entwickeln wir die Weisheit und die Kraft, um 
das Leid und seine Quellen zu überwinden und die Erleuchtung zu 
erlangen.

4. Verschwenden die Essenz der Lehre durch nicht praktizieren

Wenn wir die Lehren ohne sie zu praktizieren erhalten, verlieren wir 
nach einiger Zeit das Interesse, an dem, was wir erhalten haben. Wenn 
wir den Wert der Lehren nicht zu schätzen wissen, wird sie keine 

Seite 30



Verwirklichung des Ziels werden.

Wenn wir hungrig sind und einen vollen Teller mit Essen vor uns haben, 
werden wir uns bemühen, es in den Mund nehmen zu können. Das 
Essen wird nicht von selbst in den Mund kommen und wir werden 
hungrig bleiben, wenn wir uns nicht die Mühe machen, es zu essen. In 
der gleichen Weise, wenn wir die Lehren durch das Praktizieren nicht 
geltend machen, gibt es keine Möglichkeit, das ultimative Ziel zu 
erreichen.

Es ist wichtig, ein Interesse an der Praxis zu haben. Wer Interesse hat, 
wird die Realisierung durch die Praxis zu erreichen. Wenn man ernsthaft
versucht das ultimative Ziel zu erreichen, ist die Menge an Zeit nicht 
wichtig. In Tibet gibt es ein Sprichwort: "Die Lehren sind eine Art Juwel, 
das nicht einer Person gehört, sondern zu denjenigen kommen werden, 
die begeistert von den Lehren sind und sich verpflichten sie zu üben".

5. Keine Wertschätzung der Praxis

Wenn wir nicht wissen, den Wert der Lehren schätzen, fehlt uns der 
starke Wunsch zu praktizieren und wir werden unsere Praxis leichter bis
morgen oder nächste Woche oder nächsten Monat verschieben. Having 
postponed the practice, you will die before achieving any results. Bei dem
Verschieben der Praxis werden wir keine Ergebnisse vor dem Sterben 
erreichen.

Daher ist es wichtig zu erkennen, was für eine wunderbare Gelegenheit 
es ist, einen Lehrer und die Lehren zu treffen. Wir sollten Gedanken 
erzeugen, die uns mehr aktiv und sinnvoll zum Praktizieren führen.

Wenn wir den Moment des Todes erleben, sind wir nicht in der Lage zu 
bedauern, dass wir nicht geübt haben, als es noch Zeit zum Üben gab. 
Bereiten wir uns während unseres Lebens vor, so dass wenn die Zeit 
kommt, wir in der Lage sind, dem Weg des Sterbens mit Vertrauen in die
eigene Praxis zu folgen.

6. Verschieben unserer Praxis wegen der Familie oder anderen Aufgaben

Wenn wir ein ernsthafter und engagierter Praktizierender sein wollen 
und wir dieses weltlichen Lebens satt sind, darf unsere Praxis nicht von 
irgendwelchen Bedingungen oder Umständen, wie Familie, Freunde oder 
anderen Menschen, abhängen.  Es ist wichtig, um in unseren 
Entscheidungen frei zu sein, ohne Druck von irgend jemandem.

Ständiges erinnern an all die Qualitäten der Erleuchteten und die Macht 
der Praktiken zu verstehen führen zur Überwindung des Leidens. Wir 
versuchen folgenden Gedanken im Hinterkopf behalten: "Heute werde 
ich mich an jedes Wort erinnern, das der Lehrer sagt, über seine 

Seite 31



Bedeutung reflektieren und sie in meine Praxis integrieren. Ich will die 
volle Erleuchtung in dieser Sitzung zu erreichen".

Wenn wir keine Zeit verschwenden, werden wir von jedem Moment der 
Praxis profitieren.

7. Abgelenkt sein (die Ablenkungen des Bewusstseins)

Wenn unser Geist grenzenlose Gedanken zu produzieren beginnt und 
von den sechs Objekte des Bewusstseins abgelenkt wird, werden wir von 
der Essenz der Lehren weit weggeführt und die fünf Gifte werden 
aktiviert. Daher ist es notwendig, unseren Geist zu stabilisieren und sich
mehr sanft und präzise auf die Lehren zu konzentrieren. Die sechs 
Objekte oder Ablenkungen des Bewusstseins sind:

1. Augen-Bewusstsein oder Ablenkung durch Objekte;

2. Ohren-Bewusstsein oder Ablenkung durch Geräusche;

3. Nasen-Bewusstsein oder Ablenkung durch Geruch;

4. Zungen-Bewusstsein oder Ablenkung durch Geschmack;

5. Körperbewusstsein oder Ablenkung durch das Fühlen;

6. Geist-Bewusstsein oder Ablenkung durch grenzenlose Gedanken
von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

8. Fehlende Klarheit in der Praxis

Durch die Erzeugung von grenzenlosen Gedanken an Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft und die folgenden Gedanken, verlieren wir völlig
unsere Konzentration auf die Lehren haben das angefangen, was als 
Haupthindernis für die Normalisierung unseres Geisteszustandes 
bekannt ist. Es ist wichtig, die Wildheit der Gedanken erkennen und zu 
lernen, sie zu stabilisieren. Während wir uns über die Gefahr der 
Ablenkung gewahr werden, versuchen wir, unsere Konzentration auf die 
Lehren konzentriert zu halten.

9. Das Gefühl der Trauer oder der Enttäuschung wegen der langen 
Trainingseinheiten oder den langen Lehren

Anstatt von der Länge der Trainingseinheiten und anderen Faktoren 
frustriert zu sein, sollten wir erkennen, wie glücklich unsere Umstände 
sind und wie selten es ist, einen perfekten menschlichen Körper zu 
haben. Es ist auch wichtig, unser Glück zu erkennen, einen Lehrer zu 
treffen und eine Gelegenheit, die Lehren zu erhalten, realisieren zu 
können. Diese Chance ist nicht jedem gegeben. Daher sollten wir die 
erhaltenen Lehren und unsere Praxis mit Freude und Begeisterung 
ausführen, mit der Absicht, die Erleuchtung in diesem Leben zu 

Seite 32



erreichen.

Eigenschaften die zu erreichen sind

Es gibt drei primäre Qualitäten der Praxis, die von den Studierenden wie folgt 
kultiviert werden.

Das Wissen der Durchführung (Zinpi Lo)
Dieses Wissen ist wie Leim. Was auch immer es berührt, hält es ohne Freigabe. 
Die Schüler müssen das Wissen, das die jeweilige Lehre enthält haben. Erstens, 
erhalten Sie die Worte der Lehre, zweitens, erhalten sie diese Worte ohne sie zu 
vergessen, und drittens, behalten sie ihre Bedeutung im Sinn.

Das Wissen des Verstehens (Bardu Togpi Lo)
Dieses Wissen beinhaltet die Unterscheidung des Positiven von dem Negativen - 
zu wissen, was behalten werden sollte und was verworfen werden sollte - wie ein 
Goldgräber die Gold-Nuggets festhält und den Schlamm wegwirft. Auf diese Weise
haben die Schüler das Wissen von den tugendhaften Qualitäten der Erleuchteten 
von dem Untugendhaften dieser zyklischen Welt zu unterscheiden.

Das Wissen der Realisierung (Togpi Lo)
Dieses Wissen ermöglicht es den Studierenden Unterscheidungen selbst unter 
tugendhaften Dinge zu machen, in der zu Lage sein, zwischen den Edelsteinen 
und Gold zu unterscheiden. Auf diese Weise versteht man die verschiedenen 
Lehren von Tönpa Shenrab und bekommt die Fähigkeit auf die wahre Natur des 
Geistes ohne Unterbrechung zu meditieren. Darüber hinaus kann man die Zehn 
Transzendentale Praktiken (Parchin Chu) üben.

Qualitäten die von den Lehrern kultiviert werden

Um Erleuchtung zu erlangen, müssen wir meditieren. Um zu meditieren, müssen
wir die Natur unseres Geistes zu realisieren. Um die Natur unseres Geistes zu 
realisieren, ist es wichtig, Unterweisung und Führung von einem Lehrer zu 
haben. Es gibt keine Geschichte vom Erreichen der Erleuchtung ohne einen 
Lehrer.

Ohne Führer, kann eine Person, die ein bestimmtes Land nicht kennt, keine 
richtige Entscheidung treffen, wo es hingehen soll. In gleicher Weise haben wir 
fühlenden Wesen keine Kenntnis, wie man den Pfad der Erleuchtung ohne einen 

Seite 33



Lehrer geht. In der Vergangenheit folgten die großen Meister, Gelehrten und 
Übersetzer von Zhang Zhung und Tibet den Anweisungen ihrer Lehrer und haben
die Erleuchtung erlangt. Im achten Jahrhundert folgten dem großem Meister 
Drenpa Namkha 108 Lehrer, um Erleuchtung zu erlangen. Wir Lebewesen 
brauchen einen qualifizierten Lehrer, der uns leiten kann und uns sagen, was zu 
tun und was zu vermeiden ist.

Es ist wichtig, einen qualifizierten Bön-Lehrer, der die Übertragung der Bön-
Lehren durch eine ununterbrochene Linie erhalten hat und uns in die richtige 
Richtung führen kann, zu finden. Er muss Kenntnisse über die Bön-Lehren im 
Allgemeinen und seine eigene Erfahrung der Verwirklichung der Natur des 
Geistes durch Meditation haben. Er muss auch in dem jeweiligen Thema 
unterrichtet sein er und fließend die Weisheit und das Wissen an seine Schüler 
weitergeben können. Ohne Unterscheidungen unter seinen Schülern zu machen, 
muss er begeistert sein und sie unermüdlich zum Wohle aller fühlenden Wesen 
lehren.

Es ist wichtig für Bön-Lehrer die folgenden sechs Qualitäten verkörpern:

1. er muss die wahre Natur des Geistes erkannt haben,

2. er muss die Erfahrung der vollkommenen Kontemplation im Zustand der
Meditation haben,

3. sein Charakter und sein Verhalten müssen in Übereinstimmung mit den 
Lehren sein, so dass er ein Vorbild für alle fühlenden Wesen ist,

4. er muss die komplette Realisierung der Stufen und den Weg zur 
Erleuchtung erlangt haben,

5. er muss aus der materiellen Welt gelöst sein und alle seine Energien auf 
das Erlangen der Erleuchtung ausrichten und

6. er muss sich immer in der Praxis und der Lehre des Bön engagieren.

Wenn der Lehrer keinen Glauben und Vertrauen an seine Linie und seine eigenen
Lehrer hat, wird er keine Segnungen an seine Schüler geben können.Wenn er 
einen Mangel an Mitgefühl gegenüber seinen Schülern und allen fühlenden 
Wesen hat, wird seine Lehre keine guten Ergebnisse bringen und er wird nicht in 
der Lage sein, seinen Schüler den Weg zur Erleuchtung zu zeigen. Wenn ihm 
Kenntnis von dem jeweiligen Thema fehlen, das er unterrichtet, wird er nicht in 
der Lage sein, seine Schüler zu verstehen und ihnen bei dem Thema zu helfen. Er
kann den Geist seinen Schülern nicht für ein Verständnis der wahren Qualität 
der Weisheit öffnen. So wird die Teilnahme an seinen Lehren eine 
Verschwendung von Zeit.

Die Lehrer selbst müssen für das Lehren beten und eine reine Motivation 
erzeugen zu, um den Segen von ihrem Meister und ihrer Linie zu empfangen und 
alle fühlenden Wesen befreien, indem sie die Lehren geben.

Weil diese Hinweise nicht erschöpfend sind, bieten sie nur allgemeine Richtlinien 
für die Praktizierenden und die Lehrer an. Ein Detail ist besonders wichtig: hat 

Seite 34



ein Praktizierender einmal beschlossen, einem Lehrer zu folgen, sollte der Schüler
nie durch seine begrenzten Kenntnisse oder Fragen den Wert des Lehrers 
beurteilen. Der Student sollte die Lehrer nur als rein und vollkommen 
betrachten.

Kapitel 3

Vierfache Praxis um unseren
Geist zu trainieren

Zum besseren Verständnis der Bön-Lehren und ihre Qualitäten, ist es wichtig, 
den Wert der eigenen perfekten menschlichen Geburt gemeinsam zu mit ihrer 
Natur der Vergänglichkeit verwirklichen. Solange wir nicht die Erleuchtung 
erreicht haben, werden wir ewig in dieser zyklischen Welt des Leidens, der 
Beschwerden und den Enttäuschungen herumirren. Wir werden die Ergebnisse 
unserer Handlungen von unseren eigenen Taten zu erleben - sowohl positiv als 
auch negativ. Um das Leid zu überwinden, müssen wir das Gesetz von Ursache 
und Wirkung verstehen und erkennen.

Die vierfache Praxis (Lodhog Namzhi) wird verwendet, um den untrainierten Geist 
in Übereinstimmung mit dem Bön wie folgt zu zähmen:

Realisierung der Seltenheit eines perfekten menschlichen Körpers (Daljor
Nyed Kawa),

Realisierung der Natur der Vergänglichkeit des Lebens (Tse Mi Tagpa),

Realisierung der Quellen des Leidens in dieser zyklischen Welt (Khorwai 
Nyemig) und

Verständnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung (Le Gyu Dre).

Das Realisieren der Seltenheit eines perfekten
menschlichen Körpers

Erstens, was bedeutet es, die Seltenheit eines perfekten menschlichen Körper 
realisiert zu haben? Wir müssen uns entscheiden, ob wir die achtzehn Qualitäten
ausbauen wollen, die einen perfekten menschlichen Körper ausmachen. Die 
achtzehn perfektionierten Qualitäten (yönten chogyed) sind die acht Bedingungen
(dalwa gyed) und die zehn Vollkommenheiten (jorwa chu).

Wenn wir diese Qualitäten nicht perfektioniert haben, dann müssen wir üben, 
um einen Weg zu finden, dies zu erreichen. Die Unvollkommenheit von auch nur 
einer dieser Eigenschaften wird einen Unterschied in unserer Praxis machen. 

Seite 35



Wenn wir all diese Eigenschaften erreicht haben, ist es sehr wichtig, dass wir uns
verpflichten, diese seltene Gelegenheit in diesem Leben dazu zu verwenden, um 
uns in der Praxis zu engagieren und allen fühlenden Wesen helfen.

Die acht Bedingungen
Um die acht Qualitäten zu perfektionieren, müssen wir zuerst nicht unter einer 
der acht folgenden Bedingungen leben. Dies liegt daran, weil ihre jeweiligen 
Leiden uns in unserer Praxis stören.

1. Der Höllen-Bereich

Im Höllen-Bereich wird man durch den Zorn in vergangenen Leben 
geboren. Im Höllen-Bereich wird man ständig vor Kälte und Hitze leiden. 
Nicht einen einzigen Moment ist man frei von Leiden. Daher gibt es keine
Möglichkeit und keine Zeit zu üben oder für Belehrungen. Deshalb ist 
dieser Bereich nicht frei von Leiden.

2. Der Bereich der hungrigen Geister

Die Geburt in diesem Bereich wird verursacht durch Anhaftung.. In dem 
Bereich der hungrigen Geister gibt es ständig Hunger und Durst. In 
jedem Augenblick ihres Lebens schmachten diese Wesen für Essen und 
Trinken, aber selbst wenn sie dies erhalten, sind sie unfähig, es zu 
aufzunehmen und leiden weiter. Deshalb haben sie keine Möglichkeit zu 
üben.

Hiermit ist eine Geschichte über Tertön Guru Nontse, ein großer 
Entdecker der Schätze des Bön und ein bekannter Lehrer, verbunden.  
In einer Vision fragte er eine ältere Dame der Hungergeister "Verstehst 
du die Eigenschaften der tugendhaften und der untugendhaften Taten? 
Kennen Sie eine Rezitation oder Gebete?" Sie antwortete: "Ich kenne die 
Qualitäten von tugendhaften und untugendhaften Taten und kann auch 
Gebete rezitieren, aber viele meiner 500 Kinder sterben an Hunger und 
Durst. Es gibt keinen Moment, in dem ich frei bin, um die Praxis 
auszuüben".

3. Der Bereich der Tiere

Die Geburt als jede Form von Tier wird durch Unwissenheit verursacht. 
Die Leiden dieser Wesen enthalten Unwissenheit, keine Freiheit für 
Entscheidungen und Abhängigkeit. Unter den Tieren ist die höchste 
Form ein Haustier. Wenn wir hundert Bände der Lehren von Tönpa 
Shenrab vor ihnen platzieren  und die Lehren rezitieren, können diese 
Tiere den Segen der Gebete erhalten, andernfalls verstehen sie kein 
Wort. Da sie aus Mangel an Klarheit und Wissen immer leiden, sind sie 
keinen Moment frei. Daher gibt es keinen einzigen Moment, in dem sie 
sich mit der kleinsten Menge an Praxis engagieren können.

Seite 36



4. Der Bereich der langlebigen Götter

Wer in diesem Bereich geboren wird, glaubt dass er das ultimative Ziel 
erreicht und ist damit sehr zufrieden mit sich. Dies ist der Grund, 
warum sie sich in keiner Art von Praxis engagieren. Sie verbringen den 
Großteil ihres Lebens in einem Zustand der Wahrnehmungslosigkeit. 
Unmittelbar vor dem Sterben erkennen sie plötzlich dass sie in einem 
niedrigeren Bereich wiedergeboren werden und in diesem Moment, 
erzeugen sie eine falsche Ansicht über ihre Leistung. Da sie keine 
Möglichkeit zu üben haben, gibt es keine Chance, ihre falsche Ansicht zu
den Lehren zu ändern und ihr Leiden wird sich fortsetzen.

5. Das Fehlen von Erleuchteten

Die Zeit der Abwesenheit der Erleuchteten ist als das dunkle Äon 
bekannt. Diejenigen, die in einem Ort geboren werden, wo es keine 
Erleuchteten gibt, werden nicht genug Glück haben, um die Lehren des 
Bön zu erhalten. Deshalb werden sie die Essenz des Bön nicht verstehen
und auch nicht in der Lage sein, zwischen den Qualitäten der 
tugendhaften und untugendhaften Taten zu unterscheiden. Jeden 
Augenblick ihres Lebens wird zu mehr Leid führen und es wird keine 
Zeit oder kein Platz für die Praxis vorhanden sein.

6. Das Fehlen der Lehren

Wer an einem Ort geboren wird, wo die Bön-Lehren wegen seines 
Karmas nicht gelehrt werden, wird sicherlich nicht wissen, was und wie 
man übt, noch wird er den Wert des Bön kennen. Ihm wird natürlich ein 
Verständnis für die Qualität der Erleuchteten (Sangye) und des 
tugendhaften Handelns fehlen. Deshalb gibt es keine Chance, 
Erleuchtung zu erlangen. Diese werden nicht in der Lage sein, die 
Freiheit vom Leiden der zyklischen Existenz, zu gewinnen.

7. Keine guten gesundheitlichen Bedingungen

Wenn wir als behinderte oder psychisch kranke Menschen geboren 
werden, werden wir, obwohl wir die Möglichkeit haben die Lehren zu 
erhalten, nicht in der Lage sein, ihr Wesen zu verstehen. Zum Beispiel 
haben wir keine Möglichkeit, den Segen durch den Anblick der 
Erleuchteten und den Lehrern zu erhalten, wenn wir blind sind. Wenn 
wir taub sind, gibt es keine Chance, die Worte der Lehre zu hören.

Wenn wir dumm sind, können wir nicht rezitieren und die Bedeutung 
der Lehren diskutieren. Wenn wir mental behaftet sind, dann haben wir 
keine Möglichkeit, die Lehren in unserer Praxis anzuwenden und damit 
sowohl die tugendhaften und untugendhaften Taten als auch die 
Qualitäten des Leidens und der Erleuchtung klar zu verstehen. Wir 
werden immer an dem Fehlen dieser Qualitäten leiden.

8. Falsche Ansichten gegenüber den Lehren haben

Seite 37



Wenn wir falsche Ansichten zu den Lehren zu entwickeln, dann werden 
Sie nicht in der Lage sein, die Lehren in irgendeiner Weise zu 
praktizieren. Stattdessen werden wir die negativen Ansichten und 
schlechtes Karma anbauen. Fehlende positive Ansichten zu den Lehren 
werden dazu führen, dass die Segnungen, die Energie und Macht des 
Bön aufhören.

Dies sind die acht Bedingungen, welche die Schüler an dem freien Praktizieren 
(mi khom pi ne gyed) behindern können. Unter diesen Bedingungen gibt es keine 
Möglichkeit des Übens, um Erleuchtung zu erlangen. Passend dazu gibt es ein 
Zitat von Dangwa Don Gyi Dho: "Wenn wir in irgendeiner Form als ein Wesen der 
Hölle, als hungriger Geist oder im Tierreich, welche nicht frei von Leiden sind, 
geboren werden, gibt es keine Möglichkeit, die Lehren zu verstehen und keine 
Gelegenheit, die Lehren zu erhalten. Wegen Nicht-Verstehen gibt es keine Praxis 
und wegen Nicht-Praktizieren gibt es keine Möglichkeit, um die Erleuchtung zu 
erreichen".

Man muss das Glück haben, frei zu sein von all diesen Hindernissen, um zu 
üben und um Verständnis zu gewinnen. Nur dann gibt es eine Möglichkeit, auf 
den Pfad der Erleuchtung zu gelangen.

Die Zehn Vollkommenheiten
Unter den zehn Vollkommenheiten (jorwa chu), die erreicht werden sollen, gibt es 
zwei Hauptkategorien mit je fünf Vollkommenheiten. Die erste Kategorie, die aus 
fünf Vollkommenheiten besteht, betrifft den eigenen Zustand (rangjor nga) und 
die zweite Kategorie, die auch fünf Vollkommenheiten hat, betrifft die äußeren 
Bedingungen (zhenjor nga).

Die fünf Vollkommenheiten im Zusammenhang mit einem eigenen Zustand sind 
wie folgt.

Nach dem großen Meister Denpa Namkha ist die erste Vollkommenheit, 
in Bezug auf den eigenen Zustand, die Bedingung des Besitzes eines 
perfekten menschlichen Körpers.

Der zweite Zustand ist, an einem Ort geboren zu werden, wo es möglich 
ist, die Lehren zu empfangen. Die Welt in der wir jetzt leben (Zambu Div)
ist eine Welt, in der wir in der Lage sind, die Bön-Lehren zu empfangen.

Die dritte ist, einen einwandfreiem Zustand aller fünf Sinne und sechs 
Bewusstseinsarten zu besitzen, was die wichtigsten physikalischen 
Eigenschaften eines menschlichen Wesens umfasst.

Der vierte ist eine reine Absicht bezüglich der Praxis, bekannt als die 

Seite 38



Bedingung von der Kapazität des Verstehens der Lehren.

Die fünfte ist die vollständige Hingabe und das Vertrauen zu den Lehren 
und der Praxis, die wir aus den Lehren gelernt haben.

Die fünf Vollkommenheiten im Zusammenhang mit den äußeren Bedingungen 
sind wie folgt.

Die erste dieser Vollkommenheiten wurde während des Zeitraums 
geboren, in dem die Manifestation von Tönpa Shenrab die Lehren 
gegeben hat. Dies ist als Bedingung für das Vorhandensein des 
Erleuchteten (Sangye) bekannt. Ohne Tönpa Shenrab gäbe es keine Bön-
Lehren in diesem Äon.

Die zweite ist die Verkündung der Bön-Lehren. Tönpa Shenrab lehrte die
neun Wege des Bön, damit alle Wesen, nach ihren Fähigkeiten, davon 
profitieren die Lehren zu verstehen. Jeder Student wird hat die perfekte 
Bedingung, unter der die Bön-Lehre gelehrt wird. Obwohl Tönpa 
Shenrab ein erleuchtetes Wesen ist, das in dieser Welt geboren wurde 
und Segen gegeben hat, würde niemand in der Lage sein von den Lehren 
zu profitieren, wenn er den Bön nicht gelehrt hätte.

Die dritte ist die weitere Präsenz der Bön-Lehren. Wenn die Lehren, die 
von Tönpa Shenrab gegeben wurden, verloren gehen oder natürlich 
verschwinden, dann würde dieser Zeitraum zu einem Zeitraum, in dem 
die Bön-Lehren fehlen, sehr ähnlich sein. Somit wird dieser Zustand als 
der Zustand des Vorhandenseins der Lehren bezeichnet.

Die vierte ist die Anwesenheit von einem Lehrer mit der Fähigkeit, zu 
lehren. Obwohl Bön existiert, wenn wir keinen Lehrer treffen, der uns 
auf dem Pfad zur Erleuchtung führen kann, werden wir nie davon 
profitieren und sein Wesen verstehen. Das Glück, einen qualifizierten 
Lehrer zu treffen und Weisungen von ihm oder ihr zu erhalten, wird als 
die Perfektion des Lehrers bezeichnet.

Die fünfte ist das Mitgefühl des Lehrers. Selbst wenn wir einen 
qualifizierten Lehrer treffen, wenn er uns nicht als seinen Schüler 
akzeptiert oder er kein Mitgefühl oder nicht guten Willens ist, mit der 
Absicht, alle fühlenden Wesen vom Leid dieser zyklischen Existenz zu 
befreien, dann werden wir weder von der Essenz des Bön profitieren oder
sie vollständig verstehen, auch wenn wir von Texten der Bön-Lehren 
umgeben sind, noch eine Verbindung zur Linie der Bön-Tradition haben.
Das Treffen auf einen solchen Lehrer ist sehr wichtig für den Anschluss 
an die Linie und folglich nennt einen solchen Lehrer die Vollkommenheit 
des mitfühlenden Lehrers.

Seite 39



All diese achtzehn Bedingungen sind, um sich zu vervollkommnen, wesentlich 
und sie hängen von einem vergangenen Leben und dem Karma Vergangenheit ab.
Diese Bedingungen sind nicht leicht zu erreichen, dies ist nur durch den 
grenzenlosen Verdienst, den wir bereits in früheren Lebenszeiten verdient haben 
und nun erleben, möglich.

Es ist nicht sicher, dass man immer einen perfekten menschlichen Körper erlangt
und die Möglichkeit hat, einen Lehrer zu treffen und Belehrungen zu erhalten. 
Daher ist es äußerst wichtig, die Seltenheit dieses perfekten menschlichen Körper
zu erkennen und den Wunsch zu erzeugen, dieses gegenwärtige Leben sinnvoll zu
machen. Was wir auch immer Erfahren - Freude oder Schmerz, Glück oder 
Unglück - hat mit dem Gesetz von Ursache und Wirkung zu tun.

Schließlich erleben wir das Ergebnis unserer eigenen Taten. Es liegt in unserer 
Verantwortung zu üben und die Realisierung des natürlichen Zustand des 
Geistes zu erreichen, damit wir das ultimative Ziel erreichen können. Ob wir 
negative Handlungen anbauen oder ob wir von den fünf Gifte beeinflusst werden, 
die Ausgaben davon ergeben zu unseren Lebzeiten die Haltung von uns selbst 
treffenden Ergebnissen in Form von unendlichem Leid. Wenn wir einen giftigen 
Baum pflanzen, ist die Frucht dieses Baumes bestimmt giftig. Wir können das 
ganze Leid nur überwinden, wenn wir unsere Verunreinigungen reinigen, auch 
die kleinsten Vorteile durch Gebete kultivieren und eine gute Haltung gegenüber 
anderen erzeugen. Dies ist dem Pfad zu folgen, den Tönpa Shenrab uns gezeigt 
hat.

Im Allgemeinen könnte man meinen, dass das Erreichen eines menschlichen 
Körper nicht sehr selten ist, weil die Bevölkerung der Welt schnell wächst. Was 
hier als die Seltenheit des perfekten menschlichen Körper bezeichnet wird, ist 
etwas ganz anderes. Es ist üblich, dass man Menschen mit einer oder mehreren 
der notwendigen Voraussetzungen für die Erleuchtung findet, aber es ist 
außergewöhnlich, Menschen mit allen achtzehn perfekten Bedingungen zu 
finden.  Was ist noch seltener ist, ist es, ein Mensch mit allen achtzehn perfekten 
Bedingungen zu finden, der sich dabei auch der Praxis und dem Wohl aller 
fühlenden Wesen widmet.

Es ist notwendig diese Qualitäten für sinnvolle Aktionen, die allen fühlenden 
Wesen nutzen, anzuwenden. Nach einem Zitat aus einem Dzogchen Text, "Man 
sollte ein sinnvolles Leben nicht verschwenden. Besser es dazu verwenden, um 
den ewigen Frieden in diesem Leben zu erreichen". Basierend auf unseren 
Handlungen und Entscheidungen werden wir Gutes oder Leiden erleben. Anstatt 
stolz darauf zu sein, einen perfekten menschlichen Körper erreicht zu haben, 
können wir über die Seltenheit dieser Qualitäten reflektieren. Es ist nicht sicher, 
dass wir im nächsten Leben einen ähnlich perfekten menschlichen Körper haben.
Alles kann in diesem Leben erreicht werden, wenn alle diese perfektionierten 
Qualitäten vorhanden sind. Mit vollem Bewusstsein, sollten wir uns ganz der 
Praxis, mit der Haltung des Erreichens der Erleuchtung in diesem Leben, 
widmen. Weil unser menschlicher Körper wie eine Brücke zwischen den oberen 
und unteren Bereichen ist, liegt es sehr viel in unseren eigenen Händen, in 
welchem Bereich wir wiedergeboren werden.

Seite 40



Daher müssen wir jeden möglichen Moment unseres Lebens, unserer Praxis 
widmen, um die Erleuchtung in diesem Leben zu erreichen. Sich durch weltliches
Leben ablenken zu lassen, erhöht die Chancen in einem der Bereiche, die voller 
Leiden sind, geboren zu werden.

Wir alle sollten aus dem Kern unseres Herzens klar verstehen, dass der Erhalt 
dieses vorübergehenden menschlichen Körper ist, wie wenn man einen Schatz in 
einem Traum findet – wenn wir aus diesem Traum aufwachen, haben wir nichts 
in unseren Händen.

Ebenso, wenn wir die Lehren nicht in unserer Praxis anwenden, um dieses 
gegenwärtige Leben sinnvoller zu machen, dann ist der Zweck der Lehre nicht 
erfüllt. Alle Quellen des Friedens oder Leidens verlassen sich auf diesen 
menschlichen Körper. Durch die Erzeugung unserer reinen Absicht zu den 
Lehren und ihrer Essenz, so dass alle fühlenden Wesen davon profitieren können,
können wir von den Leiden der zyklischen Existenz befreit werden.

Realisierung der Natur der Vergänglichkeit des Lebens

Es ist für Praktizierende sehr wichtig, die Natur der Vergänglichkeit (tse mi tagpa)
tief zu realisieren. Je mehr wir die Natur der Vergänglichkeit verstehen und uns 
mit ihr durch die tägliche Praxis im Leben vertraut machen, desto mehr werden 
wir dazu aufgefordert, ohne Aufschub regelmäßig zu üben, und dies wird auch 
unser Verständnis der Wirklichkeit vertiefen.

Wir alle haben einen allgemeinen Wunsch zu praktizieren, aber da unserer 
wahren Verwirklichung der Aspekt der Vergänglichkeit fehlt, verschieben wir 
unsere regelmäßigen Praxis Tag für Tag, Woche für Woche. Wir glauben, dass wir
am nächsten Tag oder nächste Woche üben, weil wir oft in einer sehr bestimmten
Weise denken, dass wir morgen oder am nächsten Tag immer noch hier sind. 
Eigentlich ist dies sehr unsicher und wir sollten dies deutlich erkennen.  Das 
Wichtigste ist, sich der Seltenheit des perfekten menschlichen Körper bewusst zu 
sein und über seine Bedeutung nachzudenken. Wenn man eine Gelegenheit 
verpasst, wird es vielleicht keine andere geben. Diese perfektionierte Qualität ist 
sehr unbeständig und lässt sich jederzeit durch viele Bedingungen oder 
Umstände ändern.

Es gibt folgende sechs verschiedenen Methoden, mit denen die Vergänglichkeit 
besser zu realisieren ist:

1. Meditieren über die Vergänglichkeit durch die Reflexion auf das sich 
wechselnde und entwickelnde Universum

Das Universum ist nach dem gemeinsamen Verdienst von Lebewesen in 
Form von Bergen, Seen, Ozeanen und so weiter aufgebaut.  Alles davon 
scheint sehr stabil und dauerhaft für das menschliche Auge, aber 

Seite 41



eigentlich entwickelt sich alles weiter. Zum Beispiel kann Erosion 
Gewässer verändern. Berge können immer durch Erdrutsche, 
Vulkanausbrüche, Erdbeben und so weiter verändert werden. Feuer, 
Wind, Regen und andere Elemente verändern die physische Landschaft.

2. Meditieren über die Vergänglichkeit durch die Reflexion über den Zustand 
der Lebewesen im Universum und deren Geburt, Tod und Leid

In der gleichen Weise wie sich das Universum weiter entwickelt und 
zerstört wird, entwickeln sich die in diesem Universum enthaltenen 
Lebewesen auch weiter und verschwinden durch die drei großen Krisen 
von Krankheit, Hunger und Krieg. Laut einem Zitat aus einem der Dho-
Texte: "Keines der fühlenden Wesen wird ohne Änderung oder zu Sterben
ewig sein".

Wir sind uns einig, dass, weil wir geboren worden sind, das Ende 
unseres Lebens der Tod ist. Aber wir können dies nicht wirklich aus der 
Tiefe als eine Erfahrung der Vergänglichkeit erkennen. In den sechs 
Bereichen der Existenz, hat keiner unserer Vorfahren von Anfang bis 
jetzt ewig gelebt. Sie alle folgten dem Weg der Unbeständigkeit und 
starben an verschiedenen Bedingungen, wie Hunger, Krankheit oder 
Krieg. Tönpa Shenrab und die großen Erleuchteten, die sich in 
menschlicher Form manifestiert haben, haben uns den Weg des Todes 
und der Umwandlung gezeigt, so dass wir die wahre Qualität der 
Vergänglichkeit verstehen.

3. Meditieren über die Vergänglichkeit durch die Reflexion über das Wesen 
des Todes und der Geburt der großen Erleuchteten und Meister in der 
Vergangenheit

Der Grund, dass wir die großen Meister und Erleuchteten als Beispiele 
nehmen ist zu erkennen, denn wenn sie sterben mussten, gibt es keine 
Chance für ein normales fühlendes Wesen, ewig zu leben sein. Diese 
großen Meister Zhang Zhung und Tibet, die sich selbst ermächtigt 
haben, während jeder Zeit zu manifestieren, gingen auch durch den 
Prozess des Todes. Sie alle folgten dem gleichen Weg des Sterbens, so 
dass wir fühlenden Wesen auch bereit sein sollten, dem Weg der 
Vergänglichkeit zu folgen und unsere Vorstellung aufgeben, dass das 
Leben dauerhaft ist.

4. Meditieren über die Vergänglichkeit durch die Reflexion auf die Geburt und
den Tod von den Lebewesen

Alle Wesen, von den höchsten Ebenen des Bereichs der Götter bis zu 
dem tiefsten Grund der Höllen, sind vergänglich. Ein Zitat aus einem 
Sang Ngag-Text sagt: "Nach der Geburt gibt es keinen anderen Weg, als 
dem Weg des Todes zu folgen und es gibt keine Möglichkeit von der 
Herrschaft des Herrn des Todes zu entkommen".

Seite 42



Es gibt immer Lektionen über die Vergänglichkeit zu lernen. Wenn wir 
über den Zeitraum von unserem jetzigen Leben, von der Geburt bis jetzt, 
nachdenken, haben viele unserer Verwandten, Nachbarn und Freunden, 
von der Kindheit über die Jugend bis ins hohe Alter, Krankheit und Tod 
erlitten. Von den mächtigsten Menschen der Welt bis zu den Ärmsten 
muss jeder dem gleichen Weg folgen und jeder ist gleichermaßen von der
Natur der Vergänglichkeit begrenzt. Wenn wir darüber nachdenken, 
können wir es in dem täglichen Leben anwenden, so dass wir ein 
besseres Verständnis über die Art und die Qualität der Vergänglichkeit 
erhalten werden. Wenn die Zeit zu sterben für uns kommt, kann man 
sich dem Tod ohne Bedauern und Beunruhigung stellen.  Wir werden in 
der Lage sein, dem Weg der Weisheit zu folgen und, aufgrund unserer 
Erfahrungen der Praxis, leichter die Erleuchtung erreichen. Wenn wir 
bewusst sind, gibt es viele Aspekte des täglichen Lebens und der 
Umgebung, um unsere Realisierung der Vergänglichkeit des Lebens zu 
verbessern.

5. Meditieren über die Vergänglichkeit durch die Reflexion an verschiedenen 
Beispielen von Umwandlungen

Denken wir über die allmählichen Veränderungen in den Jahreszeiten 
nach. Denken wir über Momente nach, wenn wir Freude empfinden und 
wie das gleiche Gefühl in Trauer umgewandelt werden kann, nur weil der
Weg der Natur sich ändert. Wir können so auch über die Veränderungen 
im Leben der Menschen denken. Zum Beispiel können gute Beziehungen
zwischen den Familien und Freunden sich plötzlich zur Wut und Gewalt 
ändern. Vielleicht wird jemand, den wir nicht mögen und ihn als Feind 
betrachten plötzlich ein guter Freund werden.  Unsere Gesundheit kann 
plötzlich durch eine Krankheit verwandelt werden. Es gibt unendlich 
Beispiele in unserem täglichen Leben und unserer Umgebung, welche die
reale Vergänglichkeit des Lebens zu zeigen.

6. Meditieren über die Vergänglichkeit durch die Reflexion auf die Erfahrung 
des Todes

Wir Lebewesen erwarten, dass wir für eine lange Zeit leben, ohne daran 
zu denken, dass der Tod jederzeit, an jedem Ort und unter vielerlei 
Umständen auftreten kann. Weil uns ein Verständnis für die wahre 
Natur der Ungewissheit fehlt, haben wir die Vorstellung, dass, da wir 
jung und gesund sind und eine Familiengeschichte des langen Lebens 
haben, wir für eine lange Zeit leben werden. Diese Konzeption ist das 
Haupthindernis für die Verwirklichung der wahren Natur der 
Vergänglichkeit. Wir haben vielleicht doch nicht die gleiche Lebensdauer 
wie andere Familienmitglieder sie haben, denn jeder hat sein eigenes 
Karma und Schicksal. Der Tod kann jederzeit kommen und wir werden 
keine andere Wahl, außer, dass wir dem Pfad folgen.

Seite 43



Wenn der Tod kommt, gibt es keine Möglichkeit für uns oder unsere 
Familie, unser Leben zu retten oder unseren Tod zu verschieben. Die 
einzige verfügbare Hilfe kommt von unseren tugendhaften Taten, 
unserem Vertrauen und dem Glauben an die Erleuchteten, unsere 
Lehrer und die Lehren (und ihren Segen) und unserer Praxis. Alles 
andere in unserem Leben besteht nur aus materiellen Objekten, die uns 
behindern und dazu führen, Anhaftungen an unserem Leben zu haben. 
Diese Dinge werden unseren Weg zur Erleuchtung behindern.

Es ist wichtig, über die Vergänglichkeit zu meditieren, um sich von den Leiden 
dieser zyklischen Welt zu lösen und die Weisheit der Realisierung zu entwickeln. 
Dies ermöglicht es uns, Erleuchtung zu erlangen. Nur ein Verständnis der 
Vergänglichkeit reicht nicht aus, um die Erleuchtung zu erlangen. Es ist wichtig 
zu erkennen, dass jeder einzelne Moment unseres Lebens durch die Praxis 
beeinflusst werden kann. Nur auf diese Weise kann Ichbezogenheit und das 
Greifen überwunden werden.

Die folgenden Beispiele von früheren Meistern können unsere Praxis auf 
Vergänglichkeit inspirieren. In früheren Zeiten gingen die großen Meister in Tibet 
oft zu einem Friedhof meditieren. Dies ist ein guter Ort, um die Vergänglichkeit 
des Lebens zu erfahren. Einige Praktizierenden wurde sogar ein Skelett an ihre 
Tür gehängt, um sie daran zu erinnern, dass das Skelett einst Teil eines 
menschlichen Körpers war, aber sein Zustand wurde aufgrund der Natur der 
Vergänglichkeit verändert.

Realisierung der Quellen des Leidens
 in dieser zyklischen Welt

Es ist nicht genug, die kostbare Qualität unserer Geburt als Mensch zu 
verstehen. Es ist wichtig, die Quellen des Leidens in der zyklischen Existenz 
(khorwai nyemig) zu realisieren und diese Erkenntnis in unserer Praxis 
anzuwenden. Dies wird uns helfen, den Ozean des Leidens für immer zu 
überwinden. Wenn wir die wahren Quellen des Leidens nicht erkennen, gibt es 
keinen Weg, um uns vollständig von ihnen zu befreien.

Wie es die Geburt gibt, gibt es auch den Tod. Wo der Tod ist, kommt wieder die 
Geburt. Die Wiedergeburt findet wieder in einem der sechs Bereiche statt, bis die 
Erleuchtung erreicht ist. Dies wird als zyklische Welt (khorwa) bezeichnet. Sobald
wir eine Geburt in der zyklischen Existenz haben, ist diese gemäß den 
karmischen Taten unserer vergangenen Leben uns wir werden deren Früchte in 
diesem Leben erleben. Dieser Zustand ist nicht jenseits der Leiden.

Um uns vom Leiden zu befreien, brauchen wir eine Verpflichtung, die 
Erleuchtung zu erlangen. Um das Leiden zu überwinden, müssen wir zunächst 
die Quelle und die Art des Leidens erkennen. Diese Erkenntnis gibt uns die 
Möglichkeit, die Ursachen des Leidens zu vermeiden.

Seite 44



Die häufigsten Ursachen der Leiden, die von allen Menschen erfahren werden, 
sind:

Leiden durch die vier Fehler (Geburt, Alter, Krankheit und Tod),

Leiden durch die Angst,

Leiden durch die Gedanken über das Getrenntsein von den Liebsten

Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bedürfnissen

Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums

Leiden durch die Vier Fehler

1. Das Leiden der Geburt (Kyewe Dhug Ngal)

Als wir Menschen ganz am Anfang unseres Lebens waren, hatten wir einen Platz 
in der Wärme des Körpers unserer Mutter. Unser Leiden beginnt dort. Wenn 
unsere Mutter schläft, fühlt man Druck, als ob man unter einem riesigen Berg 
wäre. Wenn unsere Mutter sich bewegt, ist es wie das Reiten auf einem wilden 
Pferd. Wenn unsere Mutter heiße oder kalte Speisen isst, erfahren wir die Leiden, 
die wir durch Hitze oder Kälte haben. Wenn wir diese Welt betreten, erleben wir 
das Leiden der Geburt, ob wir es merken oder nicht. Das ist der Beginn des 
Leidens in diesem Leben.

2. Das Leiden des Alters (Gepi Dhug Ngal)

Wie wir uns durch die endlosen Aktivitäten dieser zyklischen Existenz, eine nach 
der anderen, wie die Wellen des Ozeans, bewegen, beenden wir dies in der Periode
des Alters. Es erscheinen Falten auf dem Gesicht, die Haare werden grau und 
unsere Zähne fallen aus.  Plötzlich brauchen wir die Unterstützung eines 
Stockes, um aufzustehen und sich hinzusetzen. Wir verlieren unseren 
Geschmack für Lebensmittel und unsere Fähigkeit zu gehen und wir erleben 
Unruhe. Dies ist das Leiden, das wir, das wir am Ende unseres Lebens erleben. 
All diese Veränderungen liefern uns Erkenntnisse für das Verständnis und die 
Vorbereitung für ein besseres nächstes Leben. Wir sollten dies erkennen und 
dieses Verständnis in unserer Praxis integrieren.

3. Das Leiden an der Krankheit (Nawe Dhug Ngal)

 Unsere materiellen Körper sind abhängig von den physikalischen Gegebenheiten 
der inneren und äußeren Elemente wie Nahrung, Kleidung, Unterkunft, etc. 
Verschmutzung durch innere und äußere Gifte sind Ursachen der Krankheiten 
von Wind / Atem (lung), Galle (tripa) und Schleim (peken). Die Wirkung der 
Krankheit wird auf unserer Haut und in unserem Verhalten und Charakter 
sichtbar sein. Die Störung unserer inneren Organen verursacht enormes Leid, so 

Seite 45



dass die Energie unseres Körpers, die Schwingung unserer Stimme und das 
Aussehen unseres Gesichtes abnehmen.

Allmählich bewegen wir uns zum Ende unseres Lebens. Das Leiden unseres 
physischen Körpers ist wie das von einem Fisch auf dem Sand; unser Geist wird 
wie ein wildes Tier in einer Falle gefangen. Dies geschieht bei allen Wesen. Der 
einzige Weg, diesem Leiden in einer flexibleren Weise zu begegnen, ist die Natur 
der allmählichen Veränderungen in unserem Leben zu verwirklichen.

4. Leiden am Tod (Chiwe Dhug Ngal)

Abhängig von unserem Karma, gibt es verschiedene Möglichkeiten, um das 
Leiden des Todes erfahren. Einige Leute sind ruhig und bereit zu sterben.  Andere
sind sehr aufgeregt und haben Angst vor dem Tod, weil sie den Weg des Sterbens 
und die Art des Todes nicht kennen. Im Moment des Todes sind wir vielleicht von 
unseren Verwandten und Freunden umgeben. Wir leiden in diesem Moment, weil 
wir an unseren Verwandten und dem Reichtum, den wir zu Lebzeiten angehäuft 
haben, anhaften.

Wir sind nicht in der Lage zu sprechen und wir leiden unter Unruhe und Sorge. 
In diesem Moment können wir den Mangel an Praxis bedauern, die einzige 
Möglichkeit, um von dem Leiden des Todes befreit zu werden. Bedauern in 
diesem letzten Moment kann uns jedoch nicht helfen, das Leiden zu überwinden, 
weil es zu spät ist.

Daher ist es wichtig, dass wir uns rechtzeitig vorbereiten, so dass wir in der Lage 
sind, dem Pfad des Sterbens ruhiger zu folgen. Dafür müssen wir ein klares 
Verständnis von der Natur des Todes haben, solange wir noch Zeit und Energie 
haben. Es ist wichtig, immer an unsere Praxis, unsere Lehrer und die Lehren der 
großen Meister der Vergangenheit, zu denken. Wir beten zu diesen Meistern und 
suchen ihren Segen, so dass wir von den Leiden des Todes geschützt werden 
können und in der Lage sind, die Erleuchtung zu erlangen.

Das Leiden durch die Angst
Alle fühlenden Wesen haben Erfahrungen von der Angst (dra dang te dod kyi 
dhug ngal) und leiden dadurch auf verschiedenen Ebenen. Zum Beispiel sammeln
wir durch den Besitz von materiellen  Dingen Reichtum und Besitz an. Mit jeder 
Errungenschaft erwarten wir mehr Freude und Glück zu erlangen. Stattdessen 
fügen wir durch Sorgen um ihren Schutz mehr Leiden hinzu. Die Angst vor dem 
Verlust der Gegenstände des Reichtums durch Raub oder Beschädigung wird uns
unser ganzes Leben jagen. Daher ist es am besten, um sich von diesem Leiden 
der Angst zu befreien, alles mögliche für gute Zwecke, wie zum Beispiel die 
großzügige Verwendung von unserem Reichtum zum Wohle anderer, zu tun. 
Konkret bedeutet das: Geld und Vermögen an gemeinnützige Organisationen, wie
zum Beispiel jene mit bedürftigen Kindern, zu geben, so dass andere von dem 
profitieren, was wir haben. Auf diese Weise wird unser Vermögen sinnvoll. Mangel

Seite 46



an dem Verständnis und der Erkenntnis der Vergänglichkeit lässt uns an 
unserem Besitz anhaften. Wir müssen also üben, um mehr Zufriedenheit und 
Großzügigkeit und eine flexiblere Möglichkeit, zu helfen, zu entwickeln.

Das Leiden durch die Gedanken über das Getrenntsein von den 
Liebsten
Diese Art des Leidens (nyen dang dal dog kyi dhug ngal) ist eine Folge der 
Anhaftung. Wir werden uns immer als ein Elternteil unserer Kinder, auch wenn 
diese selbst Eltern geworden sind. Wenn sie an Verletzungen oder Krankheit 
leiden, werden wir immer unser Bestes zu tun, um ihnen zu helfen und sie zu 
unterstützen. Manchmal, wenn sie krank sind, leiden wir mehr als wir leiden 
würden, wenn wir diese Krankheit hätten. Wir kümmern uns immer mehr um 
sie, als um uns selbst und  machen jedes Opfer, um ihnen das beste Leben zu 
ermöglichen.

Wir werden immer an der Sorge leiden, Ihre Wünsche nicht zufriedenstellen zu 
können. Ohne Rücksicht auf uns selbst, können wir sogar in untugendhafte 
Maßnahmen verwickelt werden, um zu versuchen, die Bedürfnisse unserer 
Lieben oder deren Wünsche zu erfüllen. Wir erzeugen auch Güte, Liebe und Sorge
für alle unsere Lieben, wünschen uns ihre Gesundheit und ihr Glück. Manche 
Menschen verbringen ihr ganzes Leben auf diese Weise. Auch wenn unser Kind, 
für das wir uns mehr interessieren als für uns selbst, uns enttäuschen mag, 
opfern wir immer noch uns selbst und leiden weiterhin seinetwegen.

Das Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bedürfnissen
Dieses Leiden (med pa tsal ne mi nyed pi dhug ngal) resultiert aus einem Mangel 
des Anbaus von Verdiensten und Großzügigkeit. Zum Beispiel leiden bestimmte 
Personen an Hunger oder sind ohne Kleidung oder Obdach und sind gezwungen, 
in den Straßen ohne Mitgefühl, zu betteln.

Wenn wir sehen, dass jemand anderes perfekte Bedingungen in seinem Leben 
hat, auch wenn er diese Bedingungen nicht verdient hat, werden wir ihm immer 
noch stark die Ebene der Perfektion wünschen. Wie bei allen Wesen, haben wir 
auch einen starken Wunsch, ein glückliches Leben zu leben, mit Freude erfüllt zu
sein und eine nette Familie zu haben.

Irgendwie scheint dies nicht immer der Fall zu sein, wie wir es uns wünschten.  
Stattdessen gibt es eine Sache, die stärker ist als es unsere Wünsche sind - unser
eigenes Karma.  Egal, was unsere Wünsche sind, unser Karma wird seinem 
eigenen Weg folgen. Egal, was Mühe wir uns bei unseren Wünsche machen, wir 
werden scheitern und die Hoffnungen werden nur leere Erwartungen bleiben. 
Dies bewirkt, dass wir Tag und Nacht leiden.

Unser ganzes Leben ist voller Wünsche. Wir wünschen uns leckeres Essen, aber 
es gibt keinen Weg, es zu erhalten.  Möglicherweise haben nichts zu essen, 

Seite 47



keinen festen Platz, um nachts zu schlafen, keine Behandlung, wenn wir krank 
sind und keine Hoffnung auf Gebete und Rituale beim Sterben. Unsere toten 
Körper achtlos behandelt werden. Dies ist das Leiden des Mangels an sich 
erfüllenden Wünschen.

Um eine Wiederholung dieses Leid in unserem nächsten Leben zu verhindern 
und davon in unserem jetzigen Leben erleichtert zu werden, ist es wichtig, dass 
wir Großzügigkeit üben. Dies bedeutet nicht materielle Gaben oder Objekten 
aufzugeben. Vielmehr bezieht sich dies darauf, wie bewusst wir in unserer 
Darbringung der Praxis sind. Wir können große Verdienste durch die geistige 
Praxis der Großzügigkeit kultivieren.

Es ist möglich, Angebote rein in unserem Geist zu machen. Diese können schöne 
Gärten, Tempel oder Edelsteine sein. Wir können sogar psychisch, nur aus 
unserem Herzen, das ganze Universum den Drei Juwelen anbieten: den 
Erleuchteten (Sangye), den Lehren (Bön) und den großen spirituellen Meistern, 
die den Geist der Erleuchteten (Yungdrung Sempa) haben. Wir können die 
Verdienste von dieser Praxis für alle fühlenden Wesen widmen.

Das Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums
Dieses Leiden (yöd pa tso kyong mi tup pi dhug ngal), was das komplette Gegenteil
von dem vorherigen ist, ist bei denjenigen gegeben, die mehr als wir brauchen 
und wird verschärft durch einen Mangel an dem Verständnis für die Praxis der 
Großzügigkeit. Dies bedeutet, dass wir zwar sehr wohlhabend sind, aber zu gierig
und zu anhaftend sind, um davon was abzugeben. Wir sind nicht bereit, geistig 
oder seelisch zu geben, ob dies Geld für sich selbst auszugeben beinhaltet, es den
Bedürftigen zu geben, um zu helfen oder um spirituelle Zwecke zu unterstützen.

Es ist wichtig zu wissen, wie wir unsere materiellen Güter nutzen und in der Lage
sind, von ihnen zum richtigen Zeitpunkt und zum richtigen Zweck loszulassen. 
Ansonsten ist alles was wir haben nutzlos und wird uns keine Befriedigung 
geben.

Wir können sogar unser Leben für materiellen Besitz opfern. Auf diese Weise wird
weder dieses Leben noch das nächste Leben sinnvoll sein. Wenn wir einen 
perfekten Zustand haben, müssen wir ein gutes Verständnis für die Natur der 
Vergänglichkeit haben und dadurch verstehen, dass alles, was wir besitzen 
morgen weg sein kann.

Es gab Länder und Menschen mit reichen Kulturen, aber heute ist nichts von 
ihnen übrig. Sich auf die materiellen Bedingungen zu berufen ist ein Fehler. Dies 
gilt auch für Einzelpersonen. Anstatt uns auf die materiellen Bedingungen, die 
uns im Laufe unseres Lebens unterstützten, zu verlassen, nutzen wir den Vorteil 
eines perfekten materiellem Zustands, nutzen ihn für einen guten Zweck, solange
wir die Chance dazu haben. Wir widmen diese perfekte Situation zur 
Verbesserung der Bedingungen für alle fühlenden Wesen.

Seite 48



Der Zweck der Beispiele für die acht verschiedenen Ebenen des Leidens ist nicht 
auf eine bestimmte Anzahl begrenzt, sondern um zu zeigen, wie begrenzt wir von 
den Qualitäten dieser zyklischen Existenz (khorwa) sind. Um das Leiden zu 
überwinden, ist es notwendig, über jede dieser acht Stufen zu reflektieren. Wir 
müssen die verschiedenen Arten von Leiden erkennen und uns vor allem auf 
diejenigen beziehen, welche uns die meisten Schwierigkeiten bereiten. Der Zweck 
dieser Übung ist es, uns nicht zu beunruhigen, sondern uns zu warnen und uns 
aufzuwecken, solange es noch Zeit gibt, diese Leiden zu überwinden.

Das Verständnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung

Ein wesentlicher Teil der Bön-Lehren ist es, die Folgen des Gesetzes von Ursache 
und Wirkung (le gyu dre) in unseren täglichen Leben zu verstehen und zu 
erkennen. Alle Taten des Körpers, des Geistes und der Rede können starke 
Ergebnisse haben. Als Praktizierender werden wir bewusster, wie wichtig und 
wertvoll die Lehren von dem Gesetz von Ursache und Wirkung sind. Diese Lehren
werden einen Unterschied sowohl in unserem jetzigen Leben als auch bei unserer
Wiedergeburt machen.

Die Früchte aller unserer Taten, sowohl die Positiven als auch die Negativen, 
werden sich folglich in unserem Leben manifestieren und wir werden deren 
Auswirkungen erleben. Sie werden uns im Laufe unseres Lebens unablässig 
begleiten. Dies ist vergleichbar mit einem Vogel, der in den Himmel fliegt. Egal 
wie hoch der Vogel fliegt, wird sein Schatten ihm untrennbar auf dem Boden 
folgen und wird sich mit ihm, dort wo er landet, vereinen.

Es gibt kein einziges Ergebnis, das ohne eine Ursache erscheint. Die Umstände in
unserem jetzigen Leben, ob angenehm oder unangenehm, sind das Ergebnis 
unseres Handelns.  Es ist wichtig, dieses Gesetz in einem tieferen Sinn zu 
verstehen, um zu begreifen dass es notwendig ist, tugendhafte Taten zu 
praktizieren und untugendhafte Taten zu vermeiden.

Die untugendhaften Taten
Die untugendhaften Taten (mi gewi le) werden durch die fünf Gifte (dhug nga) 
und dem Ergebnis von den zehn untugendhaften Aktionen, mit ihren Früchten, 
verursacht. Nach einem der Dho-Texte ist es wesentlich, untugendhafte 
Handlungen zu überwinden, die Gifte, die sie verursachen, zu identifizieren und 
sie dann zu vermeiden. Ohne die Reinigung oder die Überwindung der fünf Gifte 
gibt es keinen Weg, um Erleuchtung zu erlangen. So wie ein Arzt die Ursache 
einer Krankheit zu diagnostizieren muss, um dann die richtigen Medikamente zu 
verschreiben, die uns heilen, müssen wir erkennen, wie die fünf Gifte uns 
beeinflussen und dann die Gegenmittel durch das Praktizieren anwenden. Durch 
diese Praxis wächst unsere Aufmerksamkeit, um die Macht der fünf Gifte 
langsam zu unterwerfen, von denen jedes im Folgenden beschrieben wird:

Seite 49



Die Fünf Gifte

1. Unwissenheit (Timug)
Ignoranz hält uns in völliger Dunkelheit und Dumpfheit, dass wir die wahre 
Natur des Geistes nicht erkennen oder verstehen. Wir sind nicht in der Lage, um 
den klaren Unterschied zwischen tugendhaften und untugendhaften Taten zu 
sehen oder die Macht des Gesetzes von Ursache und Wirkung zu erkennen. 
Unwissenheit ist sehr ähnlich wie die Dinge, die, wegen des Nebels in der 
Monsunzeit, nicht in ihrer vollen Schönheit gesehen werden können.

2. Anhaftung (Döchag)
Wir müssen in der Lage sein, uns von unseren Besitz zu trennen und damit 
aufhören, immer mehr und mehr zu wollen.  Der Wunsch nach Besitz hat kein 
Ende und keine Möglichkeit der Befriedigung. Dies ist das Leiden, welches durch 
das Gift der Anhaftung verursacht wird. Dies ist vergleichbar mit dem Trinken 
von Salzwasser, wenn wir durstig sind. Unser Durst wird nicht gestillt werden 
und wir werden auch weiterhin an dem Mangel an Wasser leiden. Ein weiteres 
Beispiel wäre, etwas zu sehen, das nicht zu uns gehört, dass wir aber sehr gerne 
hätten, obwohl wir wissen, dass es unmöglich ist, es zu haben. Diese brodelnde 
Begehren ist sehr ähnlich wie kochendes Wasser, das sich sprudelnd auf dem 
Feuer hält, wenn wir das Feuer löschen.

Es ist wichtig, sich von diesen materiellen Bedingungen lösen und die Praxis von 
der Natur der Vergänglichkeit anzuwenden. Wir sollten wissen, wie man loslässt 
oder diese Objekte auf eine bessere Weise nutzt. Wer weiß, was das Leben als 
nächstes bringt und wie lange diese materiellen Güter in unserer Macht bleiben 
werden?

All dies geschieht, weil ein Mangel an Verständnis und Zufriedenheit vorhanden 
ist. Wir müssen verstehen, wie man mit den Bedingungen, unter denen wir leben,
zufrieden ist und diese zu schätzen wissen, so wie sie sind. Andernfalls werden 
wir nie zufrieden sein. Es gibt ein Sprichwort in Tibet: "Wenn wir in der Praxis, 
wie wir sie jetzt üben, glücklich sind, dann werden wir zufrieden sein und in der 
Lage sein, die Anhaftungen zu überwinden".

3. Wut (Zhedang)
Wut ist das mächtigste der fünf Gifte. Die Vorteile einer lebenslangen Praxis 
können durch eine starke Wut von nur einer Minute zerstört werden. Um Wut zu 
überwinden ist es notwendig, immer bewusst zu sein und aufmerksam auf 
unsere inneren Gedanken zu achten.

Wut kann entstehen wenn jemand, den wir nicht mögen, uns gegenüber eine 
harte Sprache verwendet. Sofort können wir in unserem inneren Frieden gestört 
werden und mit harten Worten zu reagieren. Wir verlieren die Kontrolle über die 
Aktionen von unserem Körper und die Energie des inneren Feuer-Elements heizt 
sich auf, als ob es durch einen starken Wind angefacht wurde.

Seite 50



Wir sollten vorsichtig denken und uns bewusst sein, um dieses Gift zu 
überwinden. Statt in einer negativen Weise zu reagieren, sollten wir zu verstehen 
versuchen, dass die Wut in uns gefährlicher und schädlicher ist, als jeder äußere
Feind. Wir können diesen inneren Feind steuern, indem wir die Praxis der Liebe, 
der Güte und des Mitgefühls für alle fühlenden Wesen anwenden. Diese Praxis 
wird uns auch helfen alle äußeren Feinde zu überwinden.

Einer der großen Meister, Je Gur Shog Pa, wurde von einem seiner Schüler 
gefragt: "Meister, ich werde sehr leicht wütend. Bitte lehre mich, meine Wut 
besser zu kontrollieren". Die Antwort des Lehrers war:" Wenn wir einen äußeren 
Feind suchen und ihn gerne unterwerfen, ist das zu viel. Besser ist es, unsere 
eigenen Gedanken zu zähmen und zu schulen. Dann werden wir in der Lage sein,
unsere Wut zu kontrollieren".

4. Stolz (Ngagyal)
Stolz definiert, dass wir uns selbst als besser bewerten, als die Anderen. Dies 
bedeutet, dass wir uns vorzustellen, in einer höheren Position oder besser 
erzogen zu sein als Andere, oder dass wir denken, mehr Reichtum oder Wissen zu
besitzen. Wir versuchen immer, andere schlechter aussehend und niedriger zu 
machen, als uns selbst. Diese Haltung und dieses Verhalten lassen uns nicht die 
Qualitäten der Anderen sehen und hindert uns daran, von ihnen lernen.

Wir müssen unsere gegenseitige Abhängigkeit erkennen. Es gibt immer etwas, 
was wir von den Menschen um uns lernen können. Es ist notwendig zu leben zu 
beginnen und mit echter Offenheit zu denken, so dass wir von Anderen lernen 
können. Es gibt immer jemanden, der besser informiert oder stärker ist als wir 
oder mit anderen Qualitäten, die nicht so stark in uns ausgeprägt sind. Andere 
sind unseres Respekt würdig. Wenn wir nicht in der Lage sind, unseren Stolz zu 
überwinden, sind wir einer Eisenkugel ähnlich, die kein Wasser aufnehmen 
kann, obwohl man sie seit Jahren im Regen liegen lässt. Ebenso, obwohl wir von 
klugen und belesenen Personen umgeben sind, haben wir keine Möglichkeit ihre 
Weisheit zu empfangen, weil unser Stolz komplett den Zugang zu ihrem Wissen 
blockiert.

5. Eifersucht (Trakdog)
Eifersucht kann entstehen, wenn wir sehen, dass andere zufrieden und glücklich 
sind: sie leben ein besseres Leben, haben eine höhere Position oder besitzen mehr
Wohlstand als wir. Dies zeigt, dass unsere eigenen Fähigkeiten, das Glück und 
die Zufriedenheit anderer zu akzeptieren und zu genießen, sehr schmal sind. 
Unser Mangel an dem Verständnis für die Weite der eigenen inneren Fähigkeit 
bewirkt, dass wir glauben, dass gute Dinge nur bei anderen geschehen und nie 
bei uns.

Gefangen in unserer Eifersucht, erzeugen wir negative Gedanken und 
Handlungen, um gute Bedingungen für andere zu verhindern. Wir fürchten, dass 
wir einen Verlust durch den Erfolg eines Anderen haben.

Seite 51



Daher ist es von entscheidender Bedeutung, zuzugeben, dass wir selbst die 
gleichen Umständen genießen und dass andere das Recht haben, diese genau so 
gut zu genießen. Jeder verdient Glück und Zufriedenheit. Die Sehnsucht nach 
besseren Dingen ist natürlich für den Menschen. Durch Übung können wir 
unseren Sinn schulen, flexibler und offener zu sein, so dass wir gute Situationen 
für uns selbst und andere leichter akzeptieren können.

Für alle fühlenden Wesen und vor allem für uns als Praktizierende, sind die 
gefährlichsten Feinde unsere eigenen fünf Gifte. Wenn wir uns von diesen Giften 
nicht befreien, können wir keine Erleuchtung erlangen. Allerdings hat jedes 
fühlende Wesen die Fähigkeit, die fünf Gifte zu überwinden.

Wir sollten bei jeder unserer Aktionen aufmerksam sein, so dass wir unsere 
Fehler korrigieren können und uns verpflichten, dies nicht wieder zu tun. Wenn 
wir nicht ständig unsere Aufmerksamkeit auf diese Gifte richten, werden wir 
nicht in der Lage sein, sie zu unterwerfen, und wir werden unter ihrem Einfluss 
allmählich tiefer und tiefer sinken. Das kostbare Leben von diesem perfekten 
menschlichen Körper wird zu Ende sein, ohne seinen Zweck, die Erleuchtung zu 
erreichen und allen fühlenden Wesen zu helfen, sich vom Leid dieser zyklischen 
Welt zu befreien, erfüllt zu haben.

Wir können, durch das Praktizieren, die Lehren als Gegenmittel zu den Giften 
anwenden, in Übereinstimmung mit dem Pfad der Abkehr von Dho (Pong Lam 
Dho), dem Pfad der Umwandlung von Sang Ngag (Gyur Lam Ngag) oder dem Pfad 
der Selbst-Befreiung oder Dzogchen (Dol Lam Dzogpa Chenpo). Es ist wichtig zu 
wählen, welcher dieser Wege die meisten Vorteile im täglichen Leben bringt und 
welcher nach der eigenen Ebene des Bewusstseins am besten geeignet ist.

Die zehn untugendhaften Tat werden hauptsächlich durch den Einfluss der fünf 
Gifte verursacht. Diese werden in die drei untugendhaften Taten des Leibes (lü 
kyi mi gewa sum), die vier untugendhaften Taten der Rede (ngag kyi mi gewa zhi) 
und die drei untugendhaften Taten des Geistes (yid kyi mi gewa sum) eingeteilt, 
von denen jede nachfolgend beschrieben wird.

Die drei untugendhaften Taten des Körpers

1. Ein Leben nehmen (Sog Chodpa)
Dies kann von dreien der fünf wichtigsten Gifte erzeugt werden: Wut, 
Unwissenheit und Anhaftung. Zum Beispiel kann das Leben während eines 
Krieges, der hauptsächlich auf Wut basiert, genommen werden. Wir können auch
aufgrund einer Anhaftung das Leben nehmen, weil wir den Wunsch, Fleisch zu 
essen oder einen Pelzmantel besitzen wollen. Wir können auch das Leben eines 
Anderen, wegen der Unwissenheit oder dem Mangel an einem klaren Verständnis 
von den positiven und negativen Ursachen und Wirkungen, nehmen. Wir 
glauben, dass wir nicht am Töten von einem Wesen beteiligt sind, in Wirklichkeit 
ist aber jeder Mensch an dieser untugendhaften Tat beteiligt.

Seite 52



Ob wir Vegetarier oder keine Vegetarier sind, ernähren wir uns durch das Töten 
von Tieren und Pflanzen. Selbst beim Gehen auf dem Boden töten wir 
mikroskopischen Lebewesen. Aus diesem Grund sollten wir uns alle 
kontinuierlich von diesen negativen Taten reinigen.

2. Stehlen (Ma Jin Lenpa)
Dies ist der Wunsch, einen materiellen Gegenstand, direkt oder indirekt durch 
Gewalt oder Raub, zu erhalten. Unsere Absicht ist etwas zu besitzen, egal was wir
tun müssen, um es zu bekommen. Unsere Anhaftungen können uns dazu 
führen, diese Tat zu begehen. Es ist sehr wichtig, Loslösung von materiellen 
Objekten zu entwickeln, um den Wunsch zu stehlen zu vermeiden.

3. Sexuelles Fehlverhalten (Log Yem)
Dies betrifft Laien-Praktizierende, insbesondere wenn sie Gelübde der 
Enthaltsamkeit nehmen, an besonderen Tagen, wie dem Geburtstag von Tönpa 
Shenrab, den Geburt- und Todes-Tagen anderer großer Meister und den 
Vollmond-Tagen in den Klöstern. Eine sexuelle Beziehung ohne die Zustimmung 
des Partners gilt auch als sexuelles Fehlverhalten.

Die vier untugendhaften Taten der Rede

1. Lügen (Zün Mawa)
Diese untugendhafte Tat hat zwei Aspekte: Lügen mit der Absicht anderen zu 
schaden oder sie zu täuschen und Lügen ohne die Absicht, jemanden zu 
schädigen. Der gravierendste Lüge ist, bei einer anderen Person den Eindruck zu 
hinterlassen, dass wir Weisheit oder Wissen haben, welche wir in Wirklichkeit 
nicht besitzen. Unserem Lehrer zu erzählen, dass wir Gott, Gottheiten oder 
andere Visionen haben, die wir in Wirklichkeit nie gesehen haben, ist eine Lüge, 
die extrem negative Ergebnisse hat. Es ist für die Menschen üblich, zu versuchen
einen temporären Nutzen durch die Lügen zu erhalten, ohne sich um die daraus 
resultierenden negativen Auswirkungen zu kümmern. Es ist klüger, die 
langfristigen Folgen für sich selbst und andere zu prüfen, bevor wir uns zum 
Lügen entscheiden, da Lügen Leiden verursachen kann. Lügen haben, im 
Gegensatz zu Wahrheit, nicht die Energie der ewigen Kraft.

2. Absichtlich Probleme zwischen Freunden (Tra Ma) verursachen
Diese untugendhafte Tat wird durch die Eifersucht und die Begrenztheit des 
Denkens auftreten, wenn wir negative Gedanken in Richtung Freunden oder 
Gemeinde erzeugen. Wir zerstören wahre Nähe zwischen Personen, wenn es 
unsere Absicht ist zu lügen, um eine Freundschaft auseinander zu brechen. Dies 
ist ein leistungsfähiger negativer Akt, weil wir die unschuldigen Herzen echter 
Freunde verletzt haben. Wir haben die Samen von Gift unter ihnen gepflanzt, die 
wachsen werden, bis die Freunde unsere betrügerische Absicht realisieren. Selbst
wenn wir dann unsere negativen Gedanken reinigen, werden wir vom Empfang 
der negativen Ergebnisse dieser Aktion nicht frei sein, weil wir die Quelle waren. 

Seite 53



Wir sollten uns bewusst machen, dass unser negatives Verhalten uns sowie 
andere beeinflussen wird. Wir sollten stattdessen positive Verdienste und 
tugendhaften Taten anbauen, die zu Glück und Freude führen können und 
diejenigen, die durch absichtliche Bosheit getrennt wurden, wieder zusammen 
bringen.

3. Harte Worte (Tsig Tsup)
Diese untugendhafte Tat ist einer der mächtigsten Taten, die uns schaden 
können. Es gibt ein tibetisches Sprichwort, das lautet "Das harte Wort ist keine 
Waffe, aber es wird dein Herz in Stücke schneiden". Wenn wir mit jemandem 
sprechen, ist es wichtig, uns der Worte, die wir verwenden, bewusst zu sein. 
Harte Worte müssen nicht unbedingt laut oder im Zorn gesprochen werden. 
Worte, die höflich gesprochen werden können den Wesen auch schaden, auch 
wenn die betroffene Person nicht anwesend ist. Harte Sprache erzeugt sehr 
energische Wut oder Eifersucht, also müssen wir vorsichtig sein, wie wir die 
Familie, Freunde, Ältesten und andere ansprechen. Auf die Schwächen von 
Anderen in der Öffentlichkeit hinzuweisen ist wie wenn man einen Finger in ihre 
Augen drückt. Um dieses Verhalten zu überwinden, muss man lernen, wie man 
mit der echten, liebevollen und ehrlichen Absicht richtig spricht.

4. Geschwätz (Ngag Khyal)
Diese untugendhafte Tat kann mit oder ohne Absicht auftreten.  Zum Beispiel 
verbringen wir oft unsere Zeit damit, mit Freunden über Dinge zu reden, ohne 
bestimmtes Ziel im Auge zu haben. Das ist ein unbeabsichtigter Klatsch. Es kann
aber auch absichtlicher Klatsch geschaffen werden, um sich in Szene zu setzen. 
Hauptsächlich bedeutet Klatsch, dass wir unsere Zeit ohne Ziel oder Zweck mit 
reden oder lachen verbringen. Diese Aktivität wird als Zeitverschwendung 
bezeichnet.

Die drei untugendhaften Taten des Geistes

1. Negative Gedanken (Ngen Sem)
Diese untugendhafte Tat ist die Erzeugung von negativen Gedanken. Wenn wir 
ein Objekt sehen, das wir gerne haben würden, kann es in unserem Geist bleiben
und unsere Bewunderung zu ihm kann stärker werden. Es erhält unsere 
Aufmerksamkeit, auch wenn wir es nicht besitzen. Ein weiteres Beispiel ist, wenn
man jemanden mit einen glücklichen und erfolgreichen Leben sieht, können wir 
böse Gedanken erzeugen, dass er oder sie keine Freude oder keinen Erfolg 
erleben sollte.

2. Schädliche Gedanken gegenüber Anderen (Nod Sem)
Diese untugendhafte Tat ist ähnlich, aber heftiger als die negativen Gedanken 
(ngen sem). Sie bedeutet die Bereitschaft, bei anderen Schaden hervorzurufen 
oder etwas zu zerstören, um das Elend zu verursachen. Wenn wir die Freude und
das Glück anderer sehen oder sie in Luxus leben sehen, und dies unsere 

Seite 54



schädlichen Gedanken anfacht, wollen wir ihr Glück zerstören, in der Hoffnung, 
dass schlechte Dinge mit ihnen geschehen oder wir richten schädliche Gedanken 
auf sie, was als nod sem bekannt ist.

Wollen wir, dass jemand etwas verliert oder in einem größeren Zusammenhang, 
denken wir darüber nach, jemanden zu Töten, sind wir eher geneigt, unter dem 
Einfluss von Zorn aufzutreten. Es gibt auch Aspekte der Eifersucht, wo 
schädliche Gedanken gegenüber Anderen beteiligt sind.

3. Falsche Ansichten gegenüber den Lehren (Log Ta)
Diese untugendhafte Tat des Geistes ist ein Ergebnis von dem Mangel am 
Verständnis von den wesentlichen spirituellen Aspekten der Lehren. Je nach 
Karma gibt es eine Vielzahl von Ansichten, deren Erscheinen man möglicherweise
falsch nennen könnte, wie der Unglauben an die Wahrheit des Gesetzes von 
Ursache und Wirkung oder der Unglauben an die vergangenen Geburten und 
zukünftigen Wiedergeburten. Andere falschen Ansichten können nicht 
akzeptieren, dass die Erleuchtung als Ergebnis der Praxis erreicht wird oder die 
Wahrheit und die Qualität der Bön-Lehren nicht annehmen. Alle diese 
unterstützen und verfolgen den Weg der falschen Ansichten.

Wie im Text von Mutek Zar Chö Ten Tsik Tek Dho beschrieben, gibt es 360 
verschiedene Arten von falschen Ansichten, die zu 99 Arten von falschen 
Ansichten vereinfacht werden können. In der einfachsten Klassifikation gibt es 
zwei wesentliche ungläubige Traditionen: Eternalismus (tag ta) und Nihilismus 
(che ta).

Wenn wir die Lehren als unbedeutend oder unwichtig sehen, blockieren wir uns 
am Betreten des spirituellen Weg und dem profitieren von seinen positiven 
Eigenschaften. Daher ist es für eine bessere menschliche Existenz wichtig, allen 
Aspekte der Lehren zu vertrauen, an sie zu glauben und sie zu respektieren. Das 
Ende unseres Lebens ist der Tod. Alle von uns werden das Ergebnis unserer 
eigenen negativen Taten und Gedanken in diesem allerletzten Moment erleben.

Alle negativen Taten unseres Geistes sollen Anderen absichtlich schaden. Alle 
schädlichen Gedanken gegenüber Anderen zeigen auf einen Mangel an dem 
Verständnis von Liebe und Mitgefühl. Daher ist es wichtig, auf das Wesen der 
Liebe und des Mitgefühls zu reflektieren, um mehr positive Gedanken gegenüber 
Anderen und dem Leben im Allgemeinen zu erzeugen. Diese Praxis hilft uns 
auch, Offenheit und Flexibilität zu entwickeln.

Das Gesetz von Ursache und Wirkung ist einfach wahr. Jeder Aspekt unserer 
tugendhaften Taten wird zu Frieden, Glück und Güte führen. Auf die gleiche 
Weise werden alle untugendhaften Taten von Körper, Geist und Rede dazu 
führen, dass wir und andere Leiden und Unglück erleben. Die beste 
Vorgehensweise, um unsere negativen Taten zu reinigen, ist das Entwickeln 
unserer inneren Weisheit und uns in der Praxis zu engagieren. Um uns von 
untugendhaften Taten zu befreien, sollten wir Großzügigkeit mit reiner Absicht 
üben. Dies ist von Vordienst, auch wenn man nur eine einzelne Blume oder ein 

Seite 55



Räucherstäbchen anbietet. Wir können die Dinge der Darbringung auch mental 
in unserem Geist erzeugen.

Die zehn tugendhaften Taten
Die Praktizierenden müssen strikt die zehn folgenden tugendhaften Taten (gewi 
le chu) üben:

1. Vermeiden einem anderen Wesen das Leben zu nehmen,

2. Großzügigkeit praktizieren,

3. Achtsamkeit üben,

4. Nach der moralischen Disziplin sexuelles Fehlverhalten überwinden,

5. Die Wahrheit sagen und Lügen vermeiden

6. Versuchen Freunde zusammen zu bringen, die sich getrennt haben (statt
der Trennung von Freunden durch die Verbreitung von Gerüchten),

7. Friedlich und ruhig zu sprechen, anstatt ein harte Sprache zu 
verwenden,

8. Uns in der Praxis üben (Gebete und Rezitationen machen, statt die Zeit 
mit Klatsch zu verschwenden),

9. Frei von bösen Gedanken gegenüber anderen sein (Erzeugung von Liebe 
und Güte statt schädlichen Gedanken anderen gegenüber) und

10. Frei von falschen Ansichten zu den Lehren sein ( Das Gesetz der 
Wahrheit von Ursache und Wirkung verwirklichen und den spirituellen 
Weg gehen).

Das Ergebnis unserer tugendhaften und untugendhaften Taten zwingt uns 
entweder zu der Geburt in dieser zyklischen Welt des Leidens oder befreit uns, 
um die Erleuchtung zu erlangen.

4 Neun Grundübungen
Der Geist des Schülers muss vorbereitet sein. Um die ersten Schritte in die Praxis
machen, nehmen wir die neun vorbereitenden Übungen (Ngöndro). Nachdem wir 
uns für den Erhalt von den Lehren geöffnet haben, untersuchen wir unsere 
Motivation und gewinnen ein gewisses Bewusstsein für die fünf Gifte und ihren 
allgegenwärtigen Einfluss. Wir betrachten die Seltenheit unseres perfekten 
menschlichen Körpers und seine Art der Vergänglichkeit, sowie das Leid dieser 
zyklischen Existenz. Wir schärfen unser Bewusstsein für das Gesetz von Ursache 
und Wirkung. Jetzt sind wir bereit, mit dem Ngöndro zu beginnen.

Seite 56



Jede der folgenden neun vorbereitenden Übungen wird uns helfen, die Qualitäten
der Praxis und wie man sie von Tag zu Tag im Leben anwendet, besser zu 
verstehen. Diese Methoden helfen uns, Stabilität und Vertrauen in die Praxis zu 
gewinnen. Die sechs Praktiken und die drei Rezitationen, welche die neun 
vorbereitenden Praktiken enthalten, sind wie folgt:

Erzeugen des Geistes der Erleuchtung (Thegchen Semkyed), auch 
bekannt als die Tür zum Pfad der größeren Fahrzeuge.

Zuflucht nehmen (Kyabdro) ist die Hingabe zu den Drei Juwelen: den 
Erleuchteten (Sangye), den Lehren von Tönpa Shenrab (Bön) und den 
großen Meistern, die den Geist der Erleuchtung (Yungdrung Sempa) 
erreicht haben. Wir haben somit die Schutz vor den Leiden in dieser 
zyklischen Welt, sowie den Segen und die Kraft, um das ultimative Ziel 
(die Erleuchtung) der Praxis zu erreichen.

Bekennen (Shagpa) der untugendhaften Aktivitäten wird praktiziert, um 
untugendhafte Taten und ihr negatives Karmas zu reinigen.

Mandala-Darbringung (Mandal Bulwa) ist die Praxis Mandalas 
anzubieten um gute Verdienste zu kultivieren und Segnungen von den 
Erleuchteten zu empfangen.

Verbinden mit dem Lehrer (Lamai Naljor) ist die Praxis, wobei der Student
Segnungen von seinem Wurzel-Lehrer sucht, um den wahren natürliche 
Zustand des Geistes zu erkennen.

Niederwerfungen (Chak) beinhalten zusammen mit Körper, Geist und 
Rede die negativen Taten der drei Tore zu reinigen. 

Darüber hinaus werden die folgenden drei wesentlichen Rezitationen des Bön 
(Nyingpo Nam Sum) praktiziert:

SA LE ÖD ist die Rezitation auf den Buddha des Mitgefühls;

MA TRI ist die Rezitation von Tönpa Shenrab und der liebende Mutter 
Chamma, die gemacht wird, um eine Verbindung herstellen und Segen 
von den sechs Befreiern der sechs Bereiche suchen;

DHU TRI SU ist die Rezitation der Reinigung.

Nach Empfehlung von Shardza Tashi Gyaltsen, sollte man die ersten sechs 
Praktiken nacheinander ausführen: Erzeugen des Geistes der Erleuchtung 
(semkyed), Zuflucht (kyabdro), Beichte (shagpa) die Durchführung der Mandala-

Seite 57



Darbringung (mandal Bulwa), die Verbindung mit dem Lehrer (lamai naljor) und 
die Niederwerfungen (chak). Die drei wesentlichen Rezitationen (Nyingpo nam 
sum) werden entweder separat oder zusammen mit den Verbeugungen geübt. Es 
ist wichtig, von jeder Praxis 100.000 Wiederholungen zu machen. Das 
Abschließen einer Praxis hängt sehr stark von der eigenen Zeit und günstigen 
Konditionen ab. Ngöndro kann in allmählichen Schritten geübt werden oder alle 
zusammen, so wie wir in der dazu Lage sind. Richtig übersetzte Gebete sind in 
jeder Sprache wirksam. Auf jeden Fall sollten wir sicher sein, dass wir alle 
vorbereitenden Übungen und alle erforderlichen Ansammlungen abschließen. 
Wenn wir nicht in der Lage sind, sie alle auf einmal zu erfüllen sind, machen wir 
in jeder Sitzung so viel, wie wir können, immer mit einer sehr reinen Absicht.

Wenn wir alle Praktiken in einem Rückzug abschließen wollen, machen wir 1.000
semkyed, 1.000 kyabdro, 1.000 shagpa, 1.000 mandal Bulwa, 1.000 lamai naljor 
und 1.000 chak mit den Nyingpo nam sum-Rezitationen jeden Tag. Auf diese 
Weise sind wir in der Lage, alle vorbereitenden Übungen in 100 Tage 
abzuschließen.

Welchen Weg wir bei den vorbereitenden Übungen auch nehmen, ist es wichtig, 
sie zu vervollständigen und ein gutes Verständnis der Praktiken von der 
Erzeugung des Geistes der Erleuchtung und der Zuflucht, sowie dem Widmungs-
Gebet zu haben. Die beiden ersteren sollte man am Anfang jeder Sitzung 
ausüben, das letztere am Ende jeder Sitzung. Durch den Abschluss jeder dieser 
Rezitationen und Praktiken von 100.000  haben wir alle der 900.000 
Ansammlungen der vorbereitenden Übungen absolviert.

Vorbereitende Übung 1:

ERZEUGUNG VON DEM GEIST DER ERLEUCHTUNG

Das ultimative Ziel der Übung ist es, Erleuchtung zu erlangen und vollständig 
aus dem Leiden dieser zyklischen Welt befreit zu werden. Es ist wichtig die 
Quellen der Leiden aller fühlenden Wesen zu verstehen und die Möglichkeiten zu 
kennen, um sie zu überwinden. Dies steht im Einklang mit der Ansicht der 
größeren Fahrzeuge: den Geist der Erleuchtung (Thegchen semkyed) auf der 
Basis von Liebe und Mitgefühl zu erzeugen und diesen Geist der Erleuchtung zu 
entwickeln, um allen fühlenden Wesen zu nützen.

Zunächst bedeutet dies, dass wir uns bewusst sind, dass jede Beziehung 
zwischen uns und allen anderen fühlenden Wesen wie die Bindung zwischen 
einer Mutter und ihrem Kind ist. Wir können bei dieser Haltung am Anfang 
Schwierigkeiten erzeugen, aber wenn wir dies tiefer erforschen und versuchen, es
zu verstehen, dann können wir in uns natürliches Mitgefühl gegenüber jedem 
Wesen erzeugen. Wir haben oft nicht das Wesen unserer Beziehungen realisiert, 
aber es ist sicher, dass wir auf die eine oder andere Weise, in unzähligen 
Lebenszeiten von Anfang bis jetzt, seit wir in dieser zyklischen Welt zirkulieren, 
Verbindungen in den Beziehungen zu allen Wesen haben.

Seite 58



Zum Beispiel, wenn wir eine ganzen Topf mit schwarzen Mais mit nur einem Korn
aus weißem Mais braten und dies zusammen mischen, wird das einzige weiße 
Korn schließlich jedes von den schwarzen Körnern berühren, obwohl es vielleicht 
schwer zu sagen ist, welches von den schwarzen Körnern bereits das Weiße 
berührt hat . Wir können mit Sicherheit wissen, dass irgendwann jedes der 
schwarzen Körner von dem weißen Korn berührt werden wird. Dies ist sehr 
ähnlich zu dem, wie wir in der Beziehung zu allen anderen Lebewesen sind. In 
der Beziehung mit unserer derzeitigen Mutter haben wir wahrscheinlich viel Liebe
und Fürsorge für einander in jedem Moment erlebt. Alle Lebewesen, die einmal 
unsere Mutter waren, haben haben die gleiche Liebe und Fürsorge, obwohl man 
sie in diesem Leben vielleicht als Feinde betrachten kann. Wenn wir uns nur auf 
die körperlichen Ebene konzentrieren, was wir fühlen und welche Erfahrungen 
gegenüber jemanden haben, dann können wir die Art der energetischen Liebe 
und des Mitgefühl, die uns in der Vergangenheit von diesem fühlenden Wesen 
gezeigt wurde, nicht erkennen. Es gibt nichts, was fest oder unabhängig bleibt 
von diesen Gedanken und Gefühlen. Ob jemand als ein Feind oder ein Freund 
betrachtet wird, ist alles nach den Umständen und Bedingungen veränderbar. 
Daher gibt es sinnvolle Gründe, Liebe und Mitgefühl für alle fühlenden Wesen zu 
erzeugen und sie alle von den Leiden dieser zyklischen Welt befreien zu wollen. 
Es liegt in unserer Verantwortung, sich um sie wie als Sohn oder Tochter 
kümmern und den Geist der Erleuchtung aus dem tiefen Kern unseres Herzens 
erzeugen.

Machen wir von diesem Moment an eine Zusage, jeden Aspekt unserer Praxis für 
alle fühlenden Wesen, ohne Konzept oder einer Ansicht von ihnen als Feind oder 
engen Freund, zu widmen. Da alle Gedanken der Parteilichkeit oder Abneigung 
uns an der vollen Verwirklichung der Praxis behindern werden, müssen wir uns 
von diesen konzeptuellen Gedanken zu befreien.

Dazu erzeugen bedingungslose Liebe und Mitgefühl, die für jeden und immer 
ohne Bedingungen sind. Wir versuchen, uns auf eine bestimmte Person zu 
konzentrieren, bei der wir uns unwohl fühlen und sie als einen Feind betrachten. 
Wenn wir an diese Person denken, versuchen wir, die Macht von Wut und Hass 
auf sie zu verringern und erhöhen unser Mitgefühl und unsere Liebe zu ihr, wie 
von einer Mutter zu einem Kind. Wir üben auf diese Weise, bis wir glauben, dass 
es einfach ist, Liebe und Mitgefühl für sie zu erzeugen.

Um in der Lage sein, den Geist der Erleuchtung gegenüber allen fühlenden 
Wesen zu erzeugen, ist der Schlüssel, ein gutes Fundament durch das Üben der 
Vier Unermesslichen (Tsemed Zhi) zu erstellen:

grenzenloses Mitgefühl (nyingje tsemed)

grenzenlose Güte (champa tsemed)

grenzenlose Liebe (gawa tsemed) und

grenzenlosen Gleichmut (tangnyom tsemed).

Diese vier sind miteinander verbunden und ergänzen sich gegenseitig.

Seite 59



Diese Praxis beginnt mit dem letzteren. Zunächst üben wir immer das Gefühl 
grenzenlosen Gleichmut gegenüber allen fühlenden Wesen aus und dann üben 
wir die Liebe gleichermaßen für alle fühlenden Wesen zu erzeugen. Danach üben 
wir alle fühlenden Wesen mit der gleichen Liebe und Güte zu behandeln. 
Schließlich üben wir grenzenloses Mitgefühl für alle fühlenden Wesen zu 
erzeugen. Ohne das Verständnis von Gleichmut gegenüber allen fühlenden 
Wesen, werden wir nicht in der Lage sein, die Liebe zu denen, die wir nicht 
kennen oder denen, die wir hassen und als betrachten Feinde zu erzeugen.

Es ist sehr wichtig, das Konzept der Befangenheit, was bedeutet, dass wir in 
unserer Haltung zwischen den Lebewesen je nach den Umständen unterscheiden,
zu überwinden. Wir sollten uns Bemühen, die positiven Aspekte der Liebe und 
des Mitgefühls, welche uns andere in der Vergangenheit gegeben haben, zu 
verstehen und zu reflektieren, anstatt über die negativen Aspekte nachzudenken, 
die uns wütend machen oder uns veranlassen, sie zu hassen. Sobald wir in der 
Lage sind, die Gleichheit aller fühlenden Wesen zu realisieren, werden wir besser 
in der Lage sein, Liebe zu allen von ihnen erzeugen. Mit einem Gefühl der Liebe 
für alle fühlenden Wesen erzeugen wir automatisch die Betreuung und 
Unterstützung mit unserer Güte zu ihnen.

Wenn wir diese drei Ebenen perfektioniert haben, wird sich das Mitgefühl leicht 
und aktiv manifestieren und dann wird der Geist der Erleuchtung natürlich 
realisiert werden. Ohne grenzenloses Mitgefühl zu fühlenden Wesen werden wir 
nicht in der Lage sein alle Handlungen von Körper, Geist und Rede, die anderen 
hilfreich sein können, zu manifestieren.

Die teilweise Einstellung des Mitgefühls ist, dass wir nicht allen fühlenden Wesen
helfen können.

Reines Mitgefühl sollte für diejenigen, die es am meisten benötigen, die 
schwächsten in ihren Fähigkeiten und Voraussetzungen sind und die am 
stärksten von anderen abhängig sind, erzeugt werden. Dann können wir völlige 
Hingabe in einem praktischen Weg, um ihnen zu helfen, manifestieren, anstatt 
Mitgefühl nur zu wünschen oder darüber zu denken oder zu darüber zu 
meditieren. Die Meditation auf die Praxis des Mitgefühls ist nur vorbereitet, um 
uns auf eine praktische Weise, je nach Bedarf, zu aktivieren.  Wenn diese 
Haltung wächst und sich mehr und mehr kräftig entwickelt, wird sie dazu 
führen, die Umwandlung zu dem Geist der Erleuchtung, zu erreichen.

Der Geist der Erleuchtung kann in drei verschiedenen Ebenen in 
Übereinstimmung mit unserer Realisierung oder unserem Wissen kategorisiert 
werden. Beispiele sind im Text Kun Tu Le zur Verfügung gestellt: die Haltung 
eines Hirten, eines Reiseleiters und eines Fährmanns:

Der Hauptzweck des Hirten ist die Pflege seiner Tiere auf der Suche nach 
einem guten Platz (wo es keine Gefahr von wilden Tieren gibt) für sie, um Gras 
und Wasser zu finden und dafür zu sorgen, dass alle seine Tiere geschützt 

Seite 60



werden, bevor er sich um sich selbst kümmert. Das ist wie alle fühlenden 
Wesen vom Leiden befreien zu wollen bevor man die eigenen Befreiung erreicht.

Der Reiseleiter besucht zuerst einen bestimmten Ort und lernt ihn kennen, 
bevor er die Touristen hinbringt, ihnen den Ort zeigt und ihr Führer wird. Dies 
ist so, als wolle man zuerst sich selbst befreien und Erleuchtung erlangen, um 
dann alle anderen Lebewesen zu befreien.

Der Fährmann erreicht das Ufer gleichzeitig mit all seinen Passagieren. Dies ist
so, als wolle er die Erleuchtung zu erlangen und alle fühlenden Wesen zur 
gleichen Zeit wie sich selbst befreien.

Die höchste Stufe ist die Art und Weise des Hirten, weil man in diesem Fall zuerst
an andere denkt. Die Haltung von dem Reiseleiter ist die niedrigste Stufe, weil 
man zuerst an sich selbst denkt und erst danach an die anderen. Die Haltung 
des Fährmanns ist die mittlere Stufe, weil seine Art des Denkens ist die, alle 
fühlenden Wesen zur gleichen Zeit zu befreien.

Der Geist der Erleuchtung kann auch in zwei Ebenen nach zwei wesentliche 
Aspekte kategorisiert werden: Der absolute Geist der Erleuchtung und der 
relative Geist der Erleuchtung. Wir werden nur in der Lage sein, den absoluten 
Geist der Erleuchtung zu generieren, sobald wir die Realisierung des natürlichen 
Zustand des Geistes erreicht haben. Der relative Geist der Erleuchtung hat zwei 
Aspekte: zum einen der wünschende Geist der Erleuchtung und zum anderen ein
aktiver Geist der Erleuchtung. Der zweite ist mehr aktiv daran beteiligt, das 
Befreien von allen fühlenden Wesen zu praktizieren.

Unabhängig davon, welche Praxis wir diskutieren, das Ziel jeder von ihnen ist, die
Erleuchtung aller fühlenden Wesen zu erlangen. Um dies zu vervollständigen, 
müssen wir Großzügigkeit, moralische Disziplin, Geduld oder Toleranz, 
Begeisterung und Kontemplation üben, um auf diese Weise Realisierungen zu 
erreichen.

Während die Erhöhung unserer Energie und guten Eigenschaften zum Nutzen 
der anderen fühlenden Wesen ist, können wir auch begeistert die Erzeugung des 
Geistes der Erleuchtung während all unserer Aktivitäten üben.

Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung 
meditieren

Meditationshaltung

Um richtig zu üben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen. 
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hände ruhen mit den 
Handflächen nach oben in unserem Schoß und die Daumen drücken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsäule auf und halten unseren Hals 
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, öffnen unsere 
Schultern, schließen die Augen und lassen Sie den Mund leicht geöffnet.

Seite 61



Seite 62



Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum über unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen 
goldenen Thron, der von Schnee-Löwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein 
Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen. Darauf visualisieren wir Shen
Lha Ökar, den Buddha des Mitgefühls, als untrennbar von der realen Form 
unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Körper deutlich in einer weißen Farbe 
und er trägt seine gesamten Ornamente.

Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Ökar uns zugewandt ist. Alle wichtigen 
Linienhalter erscheinen direkt über seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu 
Zangpo, dem ursprünglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Auf der rechten Seite von Shen Lha Okar sind die Flammen von Feuer und 
Windböen. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen 
Flammen und Böen. Sie tragen Ornamente aus Knochen.  Jede Gottheit hält 
Waffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind 
die 1.002 Erleuchteten, in Mönchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der 
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation 
Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem 
kreisförmigen Regenbogen umgeben.

Auf der linken Seite von Shen Lha Okar, stehen in der Mitte eines Regenbogens 
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Höchste der Khadros, Kalpa 
Sangmo, wird von den Khadros der vier Kasten und den Khadros der drei Zeiten 
umgeben.

Über und hinter ihnen ist Tönpa Shenrab, umgeben von seinen acht großen 
Söhnen und den großen Meistern der drei Fahrzeuge. Ihre Körper sind weiß und 
sie sind in Mönchskutten gekleidet. Jeder hält einen Stab, gekrönt mit einer 
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken 
Hand. Sie stehen übereinander, aber ohne sich zu berühren.

Hinter Shen Lha Ökar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf 
diesem Thron sind die drei höchsten Objekte, die Körper, Geist und Rede der 
Erleuchteten symbolisieren. 

Eine Statue und ein Thangka, die so groß wie ein Berg sind, symbolisieren den 
Körper.

Alle Texte der Lehren, in Tüchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt, 
machen die Geräusche von "Ali" und "Kali"; sie symbolisieren die Rede. 

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen 
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Seite 63



Darüber und dahinter ist Yum Chenmo Satrik Ersang, Sherab Chamma, die 
große Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mütter
(Chamma Nyer Chig). Sie trägt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von 
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Ökar, im Raum von Flammen und Wind, ist 
Yeshe Walmo, die höchste Beschützerin der Bön-Lehren. Die anderen Beschützer 
der Bön-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches 

Seite 64



das Entfernen von allen Hindernissen für die Praxis darstellt. Wir denken daran, 
dass alle diese Schützer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schützen und zu 
unterstützen.

Diese Visualisierung gilt auch für die anderen vorbereitenden Übungen, die 
nachfolgend beschrieben werden.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein 
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles 
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fühlenden Wesen, mit ihrem Mitgefühl 
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hörenden Ohren und mit 
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle fühlenden Wesen unsere Mutter waren 
und Sie in dieser zyklischen Welt für eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden 
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle 
Lebewesen erhöhen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern 
waren. Ihre Hilfe und Unterstützung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon 
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefängnis des 
Leidens. Ihre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind 
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu 
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den 
wahren Pfad der Erleuchtung zu führen.

Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der 
Straße. Wir haben die Verantwortung für die Pflege dieser übergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitäten verdanken. Wir 
müssen den Geist der Erleuchtung im Namen aller fühlenden Wesen 
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die 
große Taten durchgeführt haben. Wir müssen Erleuchtung in diesem Leben 
erreichen und ein großer Befreier der fühlenden Wesen sein. Fragen wir die 
Vereinigung der vier Höchsten Objekte - den Lama und die Drei Juwelen - nach 
dem Segen, der Führung und dem Schutz,  werden wir unser Ziel, alle fühlenden 
Wesen zu befreien, erreichen.

Rezitation

Wenn wir die Praxis der Erzeugung des Geistes der Erleuchtung üben, um unsere
Ansammlungen von diesem Teil der vorbereitenden Übungen zu vervollständigen,
rezitieren wir die Kurzform des folgendes Gebets:

Ji tar gyal wa phak pa ji zhin du
Ebenso wie die Erleuchteten und die spirituellen Krieger,

Di sok due sum ge we ghu pal gyi 
Durch den Segen und die Kraft ihrer tugendhaften Taten der drei Zeiten,

Sem chen sang gye thop par ja we chir 

Seite 65



Die Erleuchtung für alle fühlenden Wesen erlangt haben

Dak ni jang chup chok tu sem kyed do
Erzeuge ich den Geist der Erleuchtung.

Wenn wir es rezitieren, erzeugen wir den Geist der Erleuchtung in der gleichen 
Weise, wie dies spirituelle Meister in der Vergangenheit getan haben. Wir widmen 
alle unsere tugendhaften Taten von der grenzenlosen Vergangenheit bis jetzt, 
diejenigen, die wir in der heutigen Zeit tun, und diejenigen, welche wir auch 
weiterhin in der Zukunft tun werden, bis wir die Erleuchtung zum Wohle aller 
fühlenden Wesen erreicht haben.

Durch diese Praxis werden wir den kostbaren Geist der Erleuchtung erzeugen, 
der es uns erlaubt, die Ziele, zum Erhalten der Erleuchtung und sich als einen 
großen Befreier der fühlenden Wesen zu manifestieren, zu erreichen. Auf diese 
Weise und durch die Segnungen, die Kräfte und Qualitäten der Wurzel-Tugenden 
der drei Zeiten, werden wir alle fühlenden Wesen, von der obersten Ebene der 
zyklischen Welt bis an den unteren Rand der Höllenbereiche, ohne Ausnahme, in 
dem Ozean des Leidens, zum Erlangen der Erleuchtung zu führen.

Auflösung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, lösen alle fühlenden Wesen in Form von 
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann 
lösen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Ökar auf, der sich 
dann in Licht auflöst, welches in uns hinein fließt (strahlt). Wir denken, dass wir 
die Qualität der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren 
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Widmung

Wenn wir mit unserer Meditation auf die Erzeugung von dem Geist der 
Erleuchtung fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen entstandenen Verdienst an 
alle fühlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie befreit werden von dieser 
zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden Widmungs-Gebetes, widmen:

Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Körper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo 
Widme ich zum Wohle aller fühlenden Wesen der drei Bereiche.

Dü sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in 
den drei Zeiten angehäuft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog

Seite 66



Mögen alle fühlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Es ist sehr wichtig, die Praxis des Thegchen Semkyed regelmäßig zu wiederholen, 
bis wir ein inneres Gefühl von echter Erkenntnis haben, anstatt nur ein 
konzeptionelles Verständnis für die Bedeutung des Geistes der Erleuchtung zu 
haben. Sobald wir diese Erkenntnis erreicht haben, wird unsere ganze Weisheit, 
unsere Haltung und unser Charakter völlig umgewandelt werden. Jede unserer 
Taten oder Worte gegenüber anderen wird sinnvoller sein.

Die Praxis der Erzeugung des Geistes der Erleuchtung ist wie das kostbarste 
Juwel. Sie ist die Essenz aller Lehren des Bön, die Wurzel von dem Pfad zum 
Erreichen der Erleuchtung und die Verwirklichung der wahren Qualität von den 
Quellen der Erleuchtung. Ohne den Eintritt in diesen Pfad gibt es keine 
Möglichkeit zum Erreichen der Erleuchtung.

Deshalb sollten wir alle diese Praxis schätzen und sie in einer positiven Weise 
nutzen. Dies ist der erste Schritt des Eintretens in den vier Pfaden der Übung:

der Pfad der Ansammlungen (Tsog lam),

der Pfad des Handelns (jor lam),

der Pfad des Sehens (thong lam) und

der Pfad der Meditation (gom lam).

Zusammen öffnen diese den fünften Pfad, welcher der Weg über die Übung (mi 
lop lam) ist.

VORBEREITENDE PRAXIS 2:

ZUFLUCHT NEHMEN

Der Zweck der Zuflucht (kyabdro) zu den Drei Juwelen ist Segen zu empfangen 
und vom Leid dieser zyklischen Existenz geschützt zu werden. Bei der Suche von 
Zuflucht sollten wir das Leid dieser zyklischen Existenz wirklich realisieren. 
Zuflucht hängt auch von unserem Vertrauen und dem Glauben an die Drei 
Juwelen ab. Dementsprechend erhalten wir Schutz und Segen von ihnen. 
Vertrauen ist der Schlüssel, um die Tür zum Bön und seiner Weisheit zu öffnen. 
Diese Praxis beruht vor allem auf Vertrauen und Glauben.

Nach den Dzogchen-Texten kann das Vertrauen in vier Kategorien unterteilt 
werden:

Vertrauen durch Inspiration,

Vertrauen durch Klarheit,

Vertrauen durch Vertrauen und

Seite 67



Vertrauen durch Errungenschaften.

Vertrauen durch Inspiration kann durch den Besuch von heiligen Orten und 
durch das Treffen von großen Meistern, und ihre Art zu leben und ihr Verhalten 
zu sehen, erzeugt werden. Dies bringt uns dazu, dem Weg zu folgen, wie ein Kind,
das seiner Mutter mit Freude und Glück folgt. Dieses Vertrauen wird 
hauptsächlich durch die inspirierenden Beispiele von großen Meistern und 
Lehrern erzeugt. Wir sind begeistert, nah an unserem Lehrer und anderen 
Praktizierende zu sein und folgen den Anweisungen der Lehren. Gleichzeitig ist es
notwendig, nach innen zu schauen, um die Seltenheit des perfekten 
menschlichen Körpers und die Unsicherheit, diesen Zustand zu behalten, zu 
betrachten und zu verstehen. Aufgrund der Vergänglichkeit können wir in einem 
der sechs Daseins-Bereiche geboren werden und es ist ziemlich sicher, dass wir 
bei den dortigen Bedingungen Leiden erleben. Vertrauen durch Inspiration ergibt 
sich auch entweder aus dem Sehen von dem Zustand der anderen, die ernsthaft 
in der Praxis engagiert sind, dem kultivieren von großen Verdiensten und der 
Freude über die sehr positiven Ergebnisse der Praxis oder durch den Anblick von 
denjenigen, die negative Handlungen, welche Leiden verursachen, kultivieren. 
Deshalb, bleiben wir uns selbst gewahr und folgen dem richtigen Pfad der Praxis.

Vertrauen durch Klarheit bedeutet, dass wir ein klares Verständnis haben, wie 
man zwischen der Qualität des Leidens dieser zyklischen Existenz und der 
Reinheit und der Freude der Erleuchteten zu unterscheiden hat. Zur gleichen 
Zeit, sind wir uns den Ursachen dieser beiden Qualitäten voll und ganz bewusst, 
und wir wissen welche zu vermeiden und welche zu anzunehmen sind.  Dies ist 
sehr ähnlich wie ein Filter, den wir in einen Brunnen voll mit trübem Wasser 
legen, der das Wasser sofort klärt.

Vertrauen durch Vertrauen wird hauptsächlich durch Inspiration und unseren 
eigenen Glauben (mit klarem Verstand und ohne jeden Zweifel), dass die zehn 
untugendhaften Taten die wichtigsten Quellen des Leidens in dieser zyklischen 
Existenz und die zehn tugendhaften Taten die Quelle der Freude und des Glücks 
sind, erzeugt. Anschließend wenden wir dieses Vertrauen in unserer Praxis an, 
wie stabiles Eis, das einen See in der Mitte des Winters ohne Bruchgefahr 
bedeckt.

Vertrauen durch Errungenschaft hilft uns, die Praxis ohne Ablenkung oder 
Störungen fortsetzen. Was auch immer für Realisationen wir durch die vorherige 
Stufen von Vertrauen erreicht haben, versuchen wir stabil zu halten, ohne jede 
Änderung, bis wir das endgültige Ziel unserer Praxis erreichen. Ebenso werden 
wir, wenn wir gestorben sind, nicht in der Lage sein, unsere Meinung zu ändern 
und wieder im gleichen Körper zurück zu kommen. Vertrauen durch 
Errungenschaft kann als Ziel der Praxis erreicht werden, sobald wir ein stabiles 
Verständnis der vorher genannten Arten von Vertrauen haben. Allmählich 
erhalten wir die Segnungen und die Befugnisse der Drei Juwelen und irgendwann
werden wir den wahren natürlichen Zustand des Geistes realisieren, damit ist 
das ultimative Ziel, für immer völlig frei von den Leiden dieser Welt zu sein, was 
Erleuchtung ist, erreicht.

Seite 68



Vertrauen ist nicht die einzige wichtige Eigenschaft in dieser speziellen Praxis. 
Die wichtigsten Punkte sind unsere innere Weisheit und Realisationen zu 
entwickeln, Lehren und Segen von unserem Lehrer zu empfangen und den Segen 
von den Gottheiten und Beschützern zu erhalten. Dies alles hängt davon ab, um 
wieviel unsere Realisierung von Vertrauen gewachsen ist. Die Segnungen und die 
Kraft der Weisheit hängen nicht von einem physischen Aspekt ab, der zu einem 
Teil von uns wird, sondern davon, ob wir bereit sind, diese Qualitäten durch das 
Öffnen der Tür unseres Vertrauens zu ihnen, zu empfangen. Dies ist, wie das 
Beispiel dem Ring und dem Haken: der Ring ist Ihr Vertrauen und der Haken ist 
der Segen des Lehrers. Wenn wir n unseren Lehrer um Segen, Kraft und Schutz 
aus unserem reinen Herzen ersuche, dann sind, unabhängig von der Entfernung 
und materiellen Bedingungen, die Segnungen so lange vorhanden, wie wir 
vollständig geöffnet sind, um sie ohne Zweifel zu erhalten. Wenn die beiden 
Bedingungen - die Segnungen des Lehrers und die Offenheit des Herzens - 
zusammen existieren, ist dies ein Weg, wo der Haken an den Ring angeschlossen 
wird. Aus diesem Grund ist es wichtig, immer für die Drei Juwelen und die 
Lehren, ohne Frage oder Zweifel, geöffnet sein.

Wie sollten wir auf die Zuflucht meditieren

Meditationshaltung

Wenn wir auf das Nehmen von Zuflucht (kyabdro) meditieren, ist es wichtig, in 
der richtigen Meditationshaltung zu sitzen (siehe Beschreibung am Anfang von 
"Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren").

Visualisierung

Wir verwandeln den Ort, an dem wir sind, von seinem gewöhnlichen Aspekt, zum 
Beispiel die Felsen und Steine von einer Höhle, in ein schönes und buntes Land 
aus reinem Gold mit Türkis verziert.  Der Boden ist porös, nicht schwer, mit 
erhebender Flexibilität. Umgeben von schönen glücksverheißenden Bäumen, gibt 
es einen Fluss von Nektar und es gibt sieben Kostbarkeiten, acht Glückssymbole 
und andere schöne Materialien und Umgebungen. In der Mitte des Himmels sind 
weiße Wolken, wie riesige Kissen.

Auf diesen Kissen von Wolken ist ein Juwelen-Thron mit einem Sonnen- und 
Mond-Kissen. Auf diesem Sonnen- und Mond-Kissen sitzt unser Wurzel-Lama, 
der alle Qualitäten aller erleuchteten Wesen der drei Zeiten, wie Mitgefühl, 
Weisheit und Liebe verkörpert. Unser Wurzel-Lama, in der Form des Erleuchteten
des Mitgefühls, Shen Lha Okar steht uns gegenüber, alle Linienhalter gerade 
über seinem Kopf, sich nach oben wie eine Kette von goldenen Gebets-Perlen zum
Ursprünglich Erleuchteten, Kuntu Zangpo, erstreckend. Wir machen mit der 
Visualisierung wie auf den Seiten für die erste vorläufigen Praxis weiter.

Alle unsere Visualisierungen - die vier höchsten Objekte der Zuflucht, die 
Gottheiten, die Khadros und die Beschützer - sind klar und deutlich, haben aber 

Seite 69



keine materielle Form, wie ein Bild in einem Spiegel. Sie existieren, können aber 
nicht erfasst werden, wie der Widerschein des Mondes auf dem Wasser. Sie 
erscheinen alle gleichzeitig, aber sie sind getrennt, so wie ein Regenbogen aus 
separaten Farben besteht. Alle sind glücklich lächelnd in hellen und bunten 
Erscheinungsformen. Wir bemerken, dass sie alle mit den passenden Qualitäten 
von Mitgefühl, Macht, Segen und Allwissenheit erscheinen.

Nun stellen wir uns vor, dass alle fühlenden Wesen auf der Erde vor den 
höchsten Objekten der Zuflucht sind. Wir visualisieren sowohl eine Person, die 
wir prüfen, ob sie unser Feind ist, als auch die niederen Wesen, die Krankheiten, 
Probleme oder andere Hindernisse verursachen vor uns. Auf unserer rechten 
Seite visualisieren wir unseren Vater von diesem Leben.  Auf der linken Seite, 
visualisieren wir unsere Mutter von diesem Leben. Dann visualisieren wir alle 
fühlenden Wesen der sechs Bereichen um uns herum in der Form von Menschen,
wie auf einem Festival versammelt. Sie alle halten ihre Hände mit den 
Handflächen vor ihrem Herzen zusammen.

Wir denken, dass für alle fühlenden Wesen, einschließlich uns selbst, von heute 
bis wir die Erleuchtung erreichen, der Lama (der Lehrer) und die Drei Juwelen 
diejenigen sind, zu denen wir Zuflucht nehmen, die wir als unsere Unterstützer 
betrachten. Wir denken, dass wir sagen: "Wir verlassen uns auf Sie, wir haben 
niemanden außer Ihnen, zu dem wir Zuflucht nehmen können. Also, die Freude 
oder das Leid unseres Lebens und die Führung unseres zukünftigen Pfades zur 
Erleuchtung, diese vertrauen wir Ihnen an, unseren wahren Beschützern. Ob wir 
befreit werden oder in dieser zyklischen Welt bleiben liegt in Ihrer Weisheit".

Wir erzeugen diese Visualisierung so, als ob wir diese Aktionen wirklich 
ausführen.

Rezitation

Wie wir trennen das Zählen der Ansammlungen der Vorbereitenden Praxis, wie 
oben angedeutet, nicht von der Visualisierung, die wir durch das Rezitieren von 
dem Gebet erzeugt haben. Wir erneuern unsere Gedanken vom Nehmen der 
Zuflucht und rezitieren das folgende Gebet:

Shen rab la ma ku sum jung ne pal
Der höchste Lehrer ist die Quelle der drei Körper der Erleuchtung,

Dü sum der shek dro wa yon kyi gön
Alle Erleuchteten der drei Zeiten sind die Befreier der fühlenden Wesen,

Ku zug shal kyin du dung sung rab ten
Die drei Symbole von Körper, Geist und Rede sind die zuverlässige Quelle des 
Segens der Erleuchteten,

Chog chü she rab thar lam tön pi don

Seite 70



Die großen spirituellen Krieger der zehn Richtungen sind die Lichter auf dem 
Pfad der Erleuchtung,

Ne zhir chak tsal dro kun kyab su chi
Alle Wesen werfen sich nieder und nehmen Zuflucht zu den Vier Höchsten 
Objekten der Zuflucht.

Wie wir dieses Gebet rezitieren, ist es wichtig, dass wir Bewusst und Aufmerksam
bezüglich der Bedeutung sind.

Auflösung

Die Lichtstrahlen aus den Herzen der vier höchsten Objekte der Zuflucht werden 
zu allen fühlenden Wesen reflektiert, wodurch alle unreinen Taten, Hindernisse 
und negativen karmischen Spuren gereinigt werden. Dann lösen sich alle 
fühlenden Wesen auf einmal in die vier höchsten Objekte auf, so wie alle hundert 
Vögel fliegen, wenn man ein Steinchen zu einem von ihnen wirft. Allmählich 
werden alle vier höchsten Objekte in Licht umgewandelt und lösen sich in den 
zentralen Lama auf. Die königlichen Linienhalter über dem Kopf des Lamas lösen
sich in den Lama auf, beginnend mit dem Höchsten sich fortsetzend bis zu dem 
Niedrigsten. Dann wird der Körper des Lamas  kleiner und bewegt sich zu 
unserem Kronen-Chakra. Wir vereinen den Geist des Lamas und unseren eigenen
Geist zu einem Geist. Wir stellen uns vor, dass unser Geist durch diese 
Vereinigung den gleichen dreifachen Geist der Weisheit besitzt, wie der Geist von 
unserem Lama. Seine Essenz ist die Betrachtung dieses Zustand des Geistes, 
ohne Änderung unseres Geistes, aber entspannt in seinem eigenen Zustand ohne
Greifen und ohne getäuscht zu werden. In Wirklichkeit ist das der absolute 
perfektionierte kostbare Geist und das ultimative Objekt der Zuflucht.

Widmung

Beim Beenden von jeder Sitzung der Praxis der Zuflucht widmen wir, was immer 
wir an Verdienst aus diesen tugendhaften Taten erhalten haben, für alle 
fühlenden Wesen, so dass sie die Erleuchtung erhalten mögen, ebenso wie die 
großen spirituellen Krieger der Vergangenheit dies getan haben. Auf diese Weise 
rezitieren das Widmungs-Gebet, wie in der ersten vorbereitenden Praxis.

VORBEREITENDE PRAXIS 3:

BEKENNEN

Der Zweck der Praxis des Bekennens (shagpa) ist es, die negativen Taten, die wir 
in der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft kultiviert haben, nicht nur 
derjenigen aus diesem Leben, zu reinigen. Wir Lebewesen werden weiterhin 
wiedergeboren in das Leben nach dem Leben in dieser zyklischen Welt. Während 

Seite 71



dieser ganzen Zeit, mit und ohne Absicht, haben wir grenzenlos untugendhafte 
Taten angesammelt. Ihre negative Energie wird weiter wachsen und uns in der 
Entwicklung unserer Praxis und Verwirklichung behindern, wenn wir sie nicht 
reinigen. Egal ob die Ursachen dieser untugendhaften Taten lange her oder 
kürzlich geschehen sind, die Kontinuität ihrer Manifestation ist vorhanden. Die 
Wahrheit des Gesetzes von Ursache und Wirkung ist immer vorhanden. Solange 
eine Ursache energetisch existiert, entsprechend der Zeit und Bedingungen, wird 
das Ergebnis davon auftreten. Dies bedeutet, dass egal was kultiviert wurde, 
seine Wirkung erlebt werden wird.

Um sich von negativen Taten zu reinigen, ist es wichtig, die vier Kräfte der Praxis 
des Bekennens zu erreichen:

die Kraft des Zeugen,

die Kraft des Bedauerns,

die Kraft der Verpflichtung und

die Kraft der Gegenmittel.

Die Kraft des Zeugen
Wir meditieren, wenn möglich, vor einer Statue von Tönpa Shenrab oder einem 
Bild von einer erleuchteten Gottheit oder unserem Lehrer. Wenn dies nicht 
möglich ist, dann visualisieren einen von ihnen über unserem Kopf, mit dem 
kompletten Bewusstsein und dem Gefühl ihrer Anwesenheit. Wir denken über 
unsere untugendhaften Taten der Vergangenheit und Gegenwart nach und 
bereuen vor allem diejenigen aus der Gegenwart. Aus dem Kern unseres Herzens,
entschuldigen wir uns für diese und erleben unser Bedauern. Wir fragen 
aufrichtig, ob unser Bedauern angenommen wird und ob wir gesegnet werden, 
um diese karmischen Spuren, für die verantwortlich sind, zu reinigen und 
angesichts der Praxis die Kraft bekommen, um alle fühlenden Wesen zu befreien.

Die Kraft des Bedauerns
Wir erleben unser Bedauern tief aus dem Herzen und mit all unseren Gedanken 
und es tut uns leid für alle untugendhaften Taten, die wir von den drei Toren von
Körper, Geist und Rede in der Vergangenheit gemacht wurden und in der 
Gegenwart und Zukunft machen werden.

Die Kraft der Verpflichtung
Neben der Kraft des Bedauerns, ist es wichtig, dass wir bestimmte Praktiken, wie 
Rezitationen und Gebete machen. Wir müssen auch nicht wiederholt ähnliche 
untugendhafte Taten wieder begehen.

Die Kraft der Gegenmittel
Die Gegenmittel sind, uns in der Praxis zu bemühen und Gebete zu rezitieren, 
um unsere Taten aus der Vergangenheit zu reinigen, die auch helfen werden, 

Seite 72



unser Engagement zu halten und die gleichen untugendhaften Taten nicht wieder
zu begehen.

Sobald wir diese vier Kräfte erreicht haben, haben wir die Frucht von den 
negativen Ergebnissen der vergangenen Taten abgeschnitten. Dies ist, als ob wir 
das Potenzial der Samen durch Braten oder Kochen beseitigt haben. Zum 
Beispiel, wenn wir Mais kochen, verändert sich seine Form nicht, aber das 
Potenzial, dass diese Früchte wachsen, wird weggenommen. Ebenso sollten wir 
alle negativen Taten von Körper, Geist und Rede löschen. Auch wenn wir uns 
nicht an alle erinnern berücksichtigen wir alle und schließen alle in unserer 
Praxis mit ein.

Es gibt bestimmte Meditationen und Visualisierungs-Methoden, die wir machen 
sollten, wenn wir das Bekennen als Gegenmittel verwenden, um die Negativität 
von unseren Taten zu reinigen und wenn wir Gebete rezitieren.

Wie sollten wir auf das Bekennen meditieren

Meditationshaltung

Wenn wir über das Bekennen (shagpa)meditieren, ist es wichtig, in der richtigen 
Meditationshaltung zu sitzen (siehe ausführliche Beschreibung am Anfang von 
"Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren").

Visualisierung

Silbe SO

Wir visualisieren uns selbst als gewöhnliches Wesen. Über unserem Kopf, auf 
einem Sonnen- und Mond-Kissen in der Mitte von einem tausendblättrigen 
weißen Lotus, stellen wir uns eine helle Silbe SO vor, von der acht bunte 
Lichtstrahlen ausgehen und nach oben in den Raum strahlen. Diese Strahlen 
laden unzählige SO-Silben aus dem Universum ein, welche die Qualität der 
Mitfühlenden haben, die sich im Raum befinden und diese lösen sich in die 
ursprüngliche SO-Silbe auf. Die SO-Silbe wird viel heller und herrlicher als zuvor.
Wieder stellen wir uns Lichtstrahlen vor, die von der gleichen SO-Silbe ausgehen 
und unkompliziert die ganze Verschmutzung der bestehenden Welt und die 
Verunreinigungen von allen fühlenden Wesen reinigen. Dann löst sich die SO-
Silbe in Licht auf.

In Wirklichkeit ist diese SO-Silbe unser Wurzel-Lehrer, der das kollektive 
Mitgefühl der Erleuchteten der drei Zeiten ist, aber in der Form von Shen Lha 

Seite 73



Ökar, dem Mitfühlenden, erscheint. Sein Körper Farbe ist klar und glänzend, wie 
Tausende von Sonnenstrahlen die von einem schneebedeckten Berg reflektiert 
werden. Er hat ein Gesicht und zwei Hände und er sitzt im Schneidersitz. Seine 
beiden Hände halten eine Juwelen-Vase voller Nektar in der Geste der Meditation,
er hat die neun Qualitäten Perfektion und ist mit den dreizehn friedlichen 
Ornamenten verziert. Er erscheint in dieser Form. ist aber kein materielles 
Objekt. Wir stellen uns vor, dass er sich vor uns befindet, voller Mitgefühl und 
Liebe für alle fühlenden Wesen.

Seite 74



Vor ihm denken wir sehr deutlich aus ganzem Herzen über alle untugendhaften 
Taten nach, welche wir durch die drei Tore von Körper, Geistes und Rede 
begangen haben, wie die fünf grenzenlosen untugendhaften Taten, die acht 
falschen Taten, die neun getäuschten Taten und so weiter, von Anfang an bis 
heute in grenzenloser Lebensdauer. Wir sagen: "Ich gestehe diese untugendhaften
Taten, halte keine geheim und verstecke keine. Ich bedauere diese Taten, 
erkenne, dass sie falsch sind und bekenne sie mit den vier Bedingungen der 
Bekennens. Bitte akzeptiere mein Bekennen und reinige ohne Ausnahme alle 
negativen Karmas und Verunreinigungen und beschütze mich freundlich und 
liebevoll".

Dann, in der Mitte der Mondscheibe im Herzen von Shen Lha Ökar, stellen wir 
uns vor, dass hundert Silben (siehe unten) um die SO-Silbe im Uhrzeigersinn 
zirkulieren, als ob sie einen weißen Rosenkranz um die SO-Silbe bilden. Wir 
konzentrieren uns auf die zirkulierenden Silben und stellen uns vor, wie wir diese
rezitieren. Aus diesen Silben steigen spontan grenzenlose Lichtstrahlen in der 
Form des weißen Nektars von dem Weisheits-Geist auf. Shen Lha Ökar's Körper 
wird mit diesem Nektar vollkommen aufgefüllt, bis er an seinem Kronen-Chakra 
überläuft und die Vase, die er in seinen Händen hält, füllt. Von dieser Vase läuft 
der Nektar über, regnet herunter und füllt, indem er auch in unser Kronen-
Chakra reinläuft, unseren Körper. Aus diesem Grund werden alle unsere 
Krankheiten, Hindernisse, negatives Karma und Verunreinigungen, in Form einer
rötlich-blauen Flüssigkeit, durch die Poren der Haut aus unserem Körper 
getrieben. Diese Flüssigkeit fließt unter unserem Sitz-Kissen in die Unterwelt, in 
den Mund des Herrn der Todes und seinem Gefolge und zu denjenigen, bei denen
wir karmische Schulden haben. Wir stellen uns vor, dass sie mit unserem 
Angebot der inzwischen schwarzen Flüssigkeit und unserer Hingabe der Leistung
zufrieden sind.

Rezitation

Als nächstes rezitieren das Hundert-Silben-Gebet so oft wie Sie können:

So Mu Ye Tro Khyung Ye Lam Tri Tri Tar Dar Sal War Od Pag Ram So Ha
So Mu Ra Ta Han Wer Ni Drum Hrun Mu Tre Mu Tre Mu Ra Mu Tre
Mu Ye Mu Ye Ha Ra Mu Ye
Mu Tro Mu Tro We Ro Mu Tro
Mu Ni Gyer To Ye Khyab Khar Ro
Tro Dal Hri Hro Wer Ni Wer Lo
Shu La Wer Ro Na HuTa Ka
Shu Dho Shu Dho Du Shu Dho Ya
Sa Le Sa Le Tri Sa Le Ya
Sang Nge Sang Nge Su Sang Nge Ya
Mu Ra Ta Han Tri Tse Drung Mu
Ha Ha Drum Drum Ho Ho Lam Lam Hung Hung Phet Phet

Wir machen so viele Wiederholungen des Hundert-Silben-Gebets wie möglich. 
Durch das Rezitieren des Gebets und dem Übertragen der schwarzen Flüssigkeit 

Seite 75



an den Herrn des Todes und sein Gefolge, sind diese zufrieden und unsere 
karmischen Schulden wurden bezahlt. Wir stellen uns vor, dass alle fühlenden 
Wesen von negativen karmischen Spuren und Krankheiten befreit werden und 
dass Ihr Körper vollständig von allen untugendhaften Taten gereinigt ist und so 
klar wird wie ein Kristall, gefüllt mit dem weißen Nektar der fünf Weisheiten. Von 
allen 740.000 Poren unseres Körpers, duschen wir alle fühlenden Wesen mit 
diesem Nektar. Dabei werden alle untugendhaften Taten und karmischen Spuren
weg gewaschen und die Außenwelt in ein reines spirituelles Land verwandelt. Wir
stellen uns vor, dass alle fühlenden Wesen in die Form von Shen Lha Ökar 
umgewandelt werden und alle von ihnen das Hundert-Silben-Gebet 
hingebungsvoll rezitieren. Dann rezitieren das Hundert-Silben-Gebet und 
vervollständigen dabei 100.000 Wiederholungen.

Auflösung

Um die Sitzung zu schließen, stellen wir uns vor, dass sich alle Manifestationen 
von Shen Lha Ökar der äußeren Welt in Licht auflösen, welches sich wiederum in
Shen Lha Okar auflöst, der sich über unserem Kronen-Chakra befindet. Wir 
stellen uns vor, dass es der zentrale Shen Lha Ökar schätzt, dass wir von Ihrem 
untugendhaften Taten und Befleckungen gereinigt wurden, und dass er lächelt. 
Er löst sich in Licht auf, das die Vereinigung von Leerheit und Glückseligkeit ist. 
Dieses Licht löst sich dann in uns hinein auf. Dann verweilen wir in dieser 
Betrachtung und sehen das Gesicht des spontan entstehenden Shen Lha Ökar, 
das der wahre Zustand unseres Geistes ist.

Widmung

Wenn wir unsere Meditation des Bekennens beenden, ist es wichtig, dass wir 
allen Verdienst von unseren tugendhaften Taten für die Befreiung aller fühlenden
Wesen aus dieser zyklischen Welt widmen. Wir rezitieren das Widmungs-Gebet, 
wie in der ersten vorbereitenden Praxis.

VORBEREITENDE ÜBUNG 4:

MANDALA DARBRINGUNG

Der Zweck des Ansammelns von Verdienst, indem wir ein Mandala (mandal 
bulwa) darbringen, ist uns mehr geräumig und offener zu machen und somit in 
der Lage zu sein, die wertvollen Lehren ohne Hindernisse für unsere Praxis 
aufzunehmen und zu verdauen. Wir Menschen hängen in unserem temporären 
Zustand, mit diesem physischen Körper, von vielen Umständen ab - insbesondere
unser großes Glück - die Lehren zu erhalten, das etwas ist, was nicht allen 
gemeinsam ist. Dies tritt nur durch die großen Anstrengungen für unseren guten 
Verdienst in der Vergangenheit auf. Es ist immer noch wichtig, mehr Verdienst 
anzusammeln, um das Ziel der Praxis zu erreichen, insbesondere bei zwei 

Seite 76



wichtigen Verdiensten: der ursächliche Verdienst des Glücks (gyu sonam gyi 
tsog), der die Barmherzigkeit ist und die Frucht des Verdienstes von Weisheit 
(dewe yeshe kyi tsog), welches die Weisheit ist, die wahre Natur des Geistes zu 
erkennen.

Das Mandala selbst symbolisiert das Universum. Wenn wir kein materielles 
Mandala als Objekt darbringen können, dann können wir ein Mandala mit 
Handgesten (chag gya) anbieten. Das Wichtigste ist es, eine reine Haltung bei der 
Darbringung zu den Drei Juwelen zu erzeugen, mit dem Ziel, nicht einen 
temporären materiellen Gewinn zu haben, sondern ein tieferes Verständnis der 
Realisierung unseres wahren Zustand des Geistes zu erreichen, Mitgefühl für alle
fühlenden Wesen zu entwickeln und die perfekte Kraft und Energie zu 
entwickeln, um dem spirituellen Weg folgen, bis wir die Erleuchtung erlangen.

Wenn wir auf einer täglichen Basis sehr bewusst in dieser Praxis sind, können 
wir alle diese Darbringungen mental durch Visualisierung manifestieren. Zum 
Beispiel, wenn wir in der Nacht auf der Autobahn reisen, können dort alle 
Laternen der Städte und alle Scheinwerfer der Autos in Butterlampen 
umgewandelt werden und wir können davon eine Darbringung zu den Drei 
Juwelen mit reiner Motivation machen. Das heißt, dass die Essenz der 
Darbringung von dem Mandala nicht die materiellen Gegenstände sind, sondern 
unsere eigene Achtsamkeit mit Absicht und der Fähigkeit ohne Anhaftung 
loszulassen die wahre Darbringung sind.

Es ist auch von höchster Bedeutung keine Reue oder Verbundenheit auf das 
Objekt zu empfinden, wenn wir es angeboten haben. Je mehr wir die Mandala-
Darbringung praktizieren, desto mehr werden wir die Segnungen dieser Lehre 
erleben und unsere innere Weisheit während der Praxis entwickeln.

Um gute Verdienste anzusammeln, können wir außerdem die Praxis der 
Großzügigkeit üben, wie die Arbeit, Texte für den Unterricht zu verteilen, für ein 
paar Tage oder auch nur ein paar Stunden bei dem Bau eines Tempels oder einer
Stupa mitzuwirken und so weiter.

Wie wird die Mandala-Darbringung ausgeführt

Meditationshaltung

Wie bei den anderen vorbereitenden Übungen, sitzen wir in der Praxis der 
Mandala-Darbringungen immer in der richtigen Meditationshaltung (siehe 
Beschreibung am Anfang "Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der 
Erleuchtung meditieren").

Visualisierungen und Rezitationen

Wie in der Visualisierung für die Praxis der Zuflucht, verwandeln wir den 
gewöhnlichen Ort, wo wir sind, in ein wunderschönes Land mit großen 

Seite 77



glückbringenden Bäumen, einem Fluss von Nektar, sieben Kostbarkeiten, acht 
Glückssymbolen und so weiter. Wir visualisieren unseren Wurzellama, der auf 
einem Juwelen-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen in der Form von 
Shen Lha Ökar, dem Erleuchteten des Mitgefühls, sitzt zusammen mit allen 
höchsten Objekten der Zuflucht, genau so, wie in der ersten vorbereitenden 
Praxis beschrieben.

Wenn wir eine Mandala-Platte benutzen, halten wir sie in der linken Hand. Wir 
reinigen sie mit dem Handballen der rechten Hand. Wir wischen die Mandala 
Platte dreimal gegen den Uhrzeigersinn, dreimal im Uhrzeigersinn und dreimal 
gerade von uns weg. Dabei stellen wir uns vor, dass wir die negativen karmischen
Spuren und die Unreinheiten des Universums reinigen. Wir sprechen das Gebet 
der Reinigung der Verunreinigungen:

Bön nyid ye ne nam par dag pa zhin
So rein wie die Natur des Böns von Anfang an,

Sem nyid de zhin nam par dag pa te
So ist die Natur des Geistes vollkommen rein, wie es ist.

Bag chag dig pa ma lü sal we chir
Um alle karmischen Spuren und Unreinheiten zu reinigen

Sal we mandal yong su chi war ja wo
Reinigen wir das perfekte Mandala.

Na Ma A Kar Sha Ya Ni Shag Sa Le Sang Nge Ye So Ha Chod Phur Sa Le Ha Lo 
Sang

Noch halten wir das Mandala in der linken Hand, nehmen die Mandala Gaben, 
die wir vorbereitet haben, wie Blumen, Reis, Gerste, Mais, und so weiter, mit der 
rechten Hand auf. Wir bilden mit der rechten Hand eine Grenze um den Rand der
Basis des Mandalas und stellen uns vor, dass es eine offene Weite von goldener 
Erde ist.

Dann nehmen wir die Mandala-Gaben wieder in die rechte Hand, legen eine 
Handvoll in die Mitte des Mandalas und sagen: "Drum Ri Ti Gar Ma La Ho". Dies 
stellt Mount Meru dar. Wir stellen uns vor, dass wir ein komplettes Universum 
mit sieben goldenen Bergen, sieben Meere, und so weiter, rund um Mount Meru 
bauen.

Die Seite zu Ihnen, an Ihrem Handgelenk, ist Osten. Der Ausgangspunkt liegt in 
östlicher Richtung, bauen die bestehende Welt aus den Darbringungen in der 
östlichen, nördlichen, westlichen und südlichen Richtung des Mandalas. Wie wir 
dies tun, rezitieren wir:

Ah Yam Ram Mam Kham Shag Sa Le Sang Nge So Ha

Die vier Welten von Mount Meru sind wie folgt:

Seite 78



Die Farbe der östlichen Welt ist weiß und ihre Form ist ein Halbmond. Das 
kostbare Symbol dieser Welt ist eine Vase voller Schätze (rinpoche bumpa).

Die Farbe der nördlichen Welt ist grün und ihre Form ist ein Quadrat.  Das 
kostbare Symbol dieser Welt ist ein Baum mit einer Frucht, die allen die perfekte 
Nahrung (paksam shing) zur Verfügung stellt.

Die Farbe der westlichen Welt ist rot und ihre Form ist ein Kreis. Das kostbare 
Symbol dieser Welt ist eine Kuh, die endlos Milch gibt und jeden Wunsch (dö jö 
ba) erfüllt.

Die südliche Welt ist die Welt in der wir leben. Die Farbe der südlichen Welt ist 
blau und ihre Form ist die eines menschlichen Schulterblatts. Das kostbare 
Symbol dieser Welt ist ein Juwel (norbu rinpoche).

Dies sind die vier Farben, vier Formen und vier Symbole, zugeordnet zu den 
Welten in den vier Richtungen um den Mount Meru.

Beim nächsten Schritt in der Mandala-Darbringung bauen wir die acht 
Kontinente auf der ganzen Welt. Jede Richtung ist mit zwei Kontinenten 
verbunden, die sich auf der rechten und der linken Seite (der vorherigen Welten) 
befinden. Wir rezitieren:

Ah Yam Ram Mam Kham Shag Sa Le Sang Nge So Ha

Rechts und links vom Osten sind Koring und Kotung, die rechts und links vom 
Norden sind Gyagti und Gyogti, rechts und links vom Westen sind Marzhi und 
Tengzhi und rechts und links vom Süden sind Khalon und Telgyum. Wir 
rezitieren jetzt als nächstes:

Chöd Phur Sa Le Ha Lo Seng

Wir fügen Darbringungen zu den acht Kontinenten und den vier Richtungen wie 
folgt hinzu: 

im Osten, die goldene Sonne, im Norden, die sieben Edelsteine, im Westen, der 
weiße Mond, und im Süden, die acht Glückssymbole. Dann legen wie die 
zusätzliche Gaben auf das Mandala. Wir erstellen das Mandala schrittweise um 
drei Ringe um so mehr Darbringungen zu ermöglichen, um das Mandala zu 
vervollständigen.

In diesem Universum, das wir erzeugt haben, stellen wir uns Darbringen von den 
schönsten Formen, den schönsten Klängen und Gerüchen, dem köstlichsten 
Geschmack, der anschmiegsamsten Stoffe, den schönsten Verzierungen und 
grenzenlose Kostbarkeiten der göttlichen und der menschlichen Bereiche vor, was
immer es auch gibt, wie ein Berg von Edelsteinen, glücksverheißenden 
Diamanten, ein Wald von Medikamenten, Felder von gut gewachsenen Pflanzen 
und sogar das eigene Leben und das Glück, unsere Freuden und Vergnügen, 

Seite 79



unser Gefolge und unsere Begleitung, unsere tugendhaften Taten und diejenigen 
aller fühlenden Wesen und alle tugendhaften Taten der drei Zeiten. All dies wird 
den höchsten Objekte der Zuflucht dargebracht. Wir bitten, dass sie Sie diese 
Gaben gerne und mit großer Freude akzeptieren. Im Gegenzug bitten wir, dass sie
uns segnen und vor den internen und externen Befleckungen schützen und uns 
segnen, die Selbstverwirklichung in dieser Sitzung der Praxis zu erreichen. Wir 
visualisieren, dass wir diese Darbringungen zu den Erleuchteten machen und 
wiederholen die Mandala-Darbringung. Wenn unsere Hände müde werden, legen 
wir das Mandala auf einem Altar oder Tisch den wir bereitgestellt haben.

Dann rezitieren folgendes Gebet der Mandala-Darbringung:

Eh Ma, jung ngai teng du ri rab ri dün dang
Auf der Grundlage der fünf Elemente sind Mount Meru und die sieben goldenen 
Berge,

Ling zhi ling tren chi nang dhö yön che
Einschließlich der externen und internen Kostbarkeiten von den vier Welten und 
den acht Kontinenten,

Nyi dhe gyen pa je wa trag gya dhi
Millionen von Universen, mit Sonnen und Monden verziert,

Dhag gi lö lang bul lo zhe su söl Dhag gi lö lang bul lo zhe su SÖL
Bitte akzeptiert und segnet diese Gabe aus dem Kern meines Herzens.

Während wir das Gebet rezitieren, machen wir die Geste (chag gya) der Mandala-
Darbringung. Nach jedem Gebet, nehmen wir eine kleine Menge des 
dargebrachten Materials aus unserem Schoß oder vom Tisch und geben es in das
große Mandala. Wir verwenden die Mandala-Objekte mindestens hundert Mal, 
aber nicht mehr als 300 mal. Danach ändern wir die Materialien auf dem 
Mandala.

 
Mandala-Darbringungs-Geste

Wenn wir die Materialien verändern, rezitieren das folgende Gebet:

La ma der sheg yi dam lha tsok la
Zu der Versammlung von Lama, Yidam und Erleuchteten

Seite 80



Dro wa kun dang che te kyab su chi
Nehmen ich und alle fühlenden Wesen mit großer Freude Zuflucht.

Nya ngen mi dha zhug par söl wa dhep
Bitte bleibt für immer, um uns in dieser leidenden Welt zu segnen.

Thug je tang dral med par zhug du söl
Schützt uns ohne Euren Segen und Euer Mitgefühl zu verringern.

Wir wünschen den ewigen Segen und den Schutz der vier höchsten Objekte der 
Zuflucht. Dann entfernen wir langsam die Darbringungs-Materialien, beginnend 
in östlicher Richtung und endend in der südlichen Richtung und rezitieren dabei 
das folgende Gebet:

Bön nyid sem nyid ye ne mi gyur te
Die Natur des Bön und der Geist sind von Anfang an unzerstreut.

Tsig dang sem chen dhü je mi tag pa
Worte, alle fühlenden Wesen und alle zusammengesetzten Dinge sind 
vergänglich.

Leg je de la nye je gang lag pa
Was auch immer für Fehler jemals in den Handlungen waren,

La ma der shek nam la zöd par söl
Bekenne ich alle vor dem Lama und den Erleuchteten.

Ten du kyod par ma lag te
Ich weiß, Ihr werdet nicht für immer hier sein,

Lar yang dro we dön la thug je gong
Aber bitte helft und schützt alle fühlenden Wesen mit Mitgefühl.

Om Ah Da Da De De Chöd Chöd Sa Le Ha Lo Seng

Auflösung

Am Ende der Praxis, werden alle fühlenden Wesen zu den vier Objekte der 
Zuflucht verwandelt und alles löst sich in Shen Lha Ökar auf. Der Lama löst sich 
in Licht auf, welches sich dann in uns selbst auflöst. Schließlich werden wir 
selbst und alles in der bestehenden Welt in den Zustand der Leerheit verwandelt. 
Wir bleiben dort so lange, wie wir dazu in der Lage sind.

Seite 81



Widmung

Nach der Durchführung der Mandala-Darbringungs-Praxis und der Meditation 
widmen wir die Verdienste von dieser Praxis allen Lebewesen durch das 
Rezitieren des Einweihungs-Gebets, wie in der ersten vorbereitenden Praxis 
angegeben. Wir führen insgesamt 100.000 Mandala-Darbringungen durch.

VORBEREITENDE PRAXIS 5

VERBINDEN MIT DEM LEHRER

Der wesentliche Aspekt der vorbereitenden Praxis der Verbindung mit dem Lehrer
(lamai naljor) ist es, unsere innere Weisheit zu öffnen. Es ist sehr wichtig den 
Segen von unserem Lehrer zu unserer Unterstützung zu erhalten. Egal welche 
Lehren wir erhalten haben, auch die kürzeste Rezitationen, Gebete oder 
mündlichen Übertragungen hängen von unserem Lehrer ab, alle Lehren müssen 
von dem Lehrer übertragen werden. Niemand hat in der Vergangenheit jemals 
Erleuchtung ohne die Anweisungen eines Lehrers erreicht.

Daher ist es für uns gewöhnliche Menschen umso wichtiger dem Lehrer zu folgen
und ihn zu respektieren. Vom ersten Augenblick unserer Praxis an bis wir unser 
Ziel erreichen, müssen wir unserem Lehrer und der Praxis folgen, den Lehrer als 
eine Manifestation der Erleuchteten in der Form eines menschlichen Körpers 
sehen. Vor allem, wenn wir den tieferen Ebenen der Lehre, wie Sang Ngag und 
Dzogchen, folgen, sind wir, um Leistungen zu erhalten - sowohl temporäre als 
auch ultimative Qualitäten - auf Segnungen und Kräfte des Lehrers angewiesen.

Nach unserer Sichtweise und dem Respekt für den Lehrer, erhalten wir den 
Segen des Lehrers. Indem wir unseren Lehrer als die wirkliche Gegenwart von 
Buddha oder den Erleuchteten betrachten, erhalten wir die Segnungen, Kräfte 
und Lehren wie Nektar. Wenn wir ihn wie einen Geschäftsmann sehen, wird dies 
seinen Segen und seine Lehren mehr in Richtung eines Objekts zum Verkauf 
beeinflussen. Und wenn wir ihn wie einen gewöhnlichen Mensch sehen, 
dementsprechend können alle seine Segnungen nur wie eine Nahrung sein.

Es sind nicht die Erwartungen der Lehrer, die einen Unterschied für seine 
Schüler im Hinblick auf seine Segnungen und Lehren machen. Aus seiner Sicht 
ist es das gleiche, ob die Schüler ihn zu respektieren oder nicht. Wie viel Segen 
wir erhalten, hängt von den einzelnen Studierenden selber ab.

Daher sollten wir immer versuchen, dem Lehrer unermüdlich zu folgen, seine 
Anweisungen erfüllen und alles mögliche tun, seinen Weisheits-Geist nicht zu 
enttäuschen, was die Entwicklung unserer inneren Praxis behindern kann.

Einer der bekanntesten Lehrer des Bön, bekannt als Dulwa Rinpoche, sagte: 
"Ohne zu zögern und ohne die Trennung von der Visualisierung des Lama über 
unserem Kopf (chiwo dechen gyi khorlo), auch nur für einen Moment, bitten und 
ersuchen wir den Segen von ihm." Dies ist eine einfache Methode zur Erreichung 

Seite 82



all der Qualitäten des Erleuchteten und dem Empfangen von ihren Segen, um so 
Erkenntnis des wahren Zustand des Geistes zu erreichen. Sobald wir diese 
Realisierung unserer wahren Natur des Geistes erreichen, ist dies wie eine 
Butter-Lampe, die in der Dunkelheit leuchtet.

Wir müssen diese Lehre mit einer völlig reinen und echten inneren Absicht 
praktizieren, wirklich die Gedanken des Vertrauens und der Inspiration, in Bezug
auf die Qualitäten unserer Lehrer, zu entwickeln. Wir üben auf diese Weise, bis 
wir die innere Erfahrung verwirklichen.

Wie sollten wir auf das Verbinden mit dem Lehrer meditieren

Meditationshaltung

Während der Durchführung der Praxis dvon lamai naljor, sollten wir in der 
richtigen Meditationshaltung sitzen (siehe Beschreibung am Anfang in "Wie 
sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren").

Visualisierungen und Rezitationen

Bei der Praxis der Verbindung mit dem Lehrer, lamai naljor, entwickelt der 
Schüler inneren Weisheit. Wir stellen uns vor, dass sich in einem Fuß Abstand 
über unserem Kopf ein Juwelen-Thron befindet, der von acht Löwen getragen 
wird. Auf diesem Juwelen-Thron ist ein weiterer Thron in der Form einer 
Lotusblüte mit einem Sonnen- und Mond-Kissen. Auf den Kissen sitzt unser 
Wurzel-Lama, der die Kombination der Qualitäten von Mitgefühl, Weisheit und 
Liebe aller erleuchteten Wesen in den drei Zeiten der Vergangenheit, Gegenwart 
und Zukunft ist. Unser Wurzel-Lama hat die Form des Erleuchteten des 
Mitgefühls, Shen Lha Ökar.

Alle königlichen Linienhalter erstrecken sich oberhalb seines Kronen-Chakras bis
zu Kuntu Zangpo, dem Ursprünglich Erleuchteten, wie in der Visualisierung für 
die Praxis der Erzeugung der Geistes der Erleuchtung beschrieben.

Wir visualisieren die Objekte der Zuflucht wie oben sehr deutlich beschrieben, 
fühlen ihre Präsenz und fokussieren uns einsgerichtet auf sie, ohne durch 
irgendwelche anderen Gedanken gestört zu sein. Wir bedenken, dass wir von 
heute an uns selbst und alle fühlenden Wesen auf dem Weg führen werden, bis 
alle Erleuchtung erlangen.

Wir sollten denken, "Außer Euch, dem Lehrer und den Objekten der Zuflucht, 
können wir uns auf niemanden verlassen.Bitte reinigt und entfernt alle 
Hindernisse, auch die kleinste karmische Spur, von allen fühlenden Wesen und 
mir und schützt uns vor allen Hindernissen - intern, extern und geheim - und 
segnet uns, den Pfad der Praxis zu vervollständigen." Dann hoffen wir ernsthaft 
aus dem Herzen: "Während dieser Sitzung und auf diesem Kissen, kann ich, 
durch das Entfernen von allen Hindernissen und Ablenkungen zu dem absoluten 

Seite 83



Geist der Erleuchtung, mit der Weisheit des Selbstverwirklichung gesegnet 
werden".

Die Zeichen des Erfolgs in dieser Praxis treten auf, wenn ohne Zweifel oder 
Zögern und mit voller Hingabe, Tränen aus den Augen entstehen und sich die 
Haare von unserem Körper aufrichten. Dies sind die Zeichen der Hingabe, die aus
vollen Vertrauen und dem vollen Glauben kommen. Dann rezitieren wir das 
lamai naljor-Gebet:

Eh Ma Ho
Welch große Freude!

Chi tsug dhe wa chen pö pho dang dhu
Im Palast der großen Glückseligkeit auf meine Krone

Din chen tsa we la ma la söl wa dhep
Bete ich zu dem gütigen Wurzellama,

Sang gye sem su tön pa rin po che
Dem Juwel, welches mir den Erleuchteten in meinem Geist zeigt.

Rang ngo rang gi she par jin gyi lob
Segne mich, meine eigene Natur zu erkennen.

Dann aus dem Kern unseres Geistes, denken wir an unseren Lehrer und sagen 
geistig zu ihm: "Du bist der, nach ich mich richte und dem ich vertraue, so segne 
mich bitte, das Leiden zu überwinden und meine eigene Natur des Geistes zu 
erkennen".

Nach diesem Gebet , fließt der Nektar der Weisheit aus dem Herzen von Kuntu 
Zangpo und durchströmt die Linienhalter, um in die Krone von Shen Lha Ökar 
einzugehen. Dann fließt er aus Shen Lha Ökar's Herz in die Krone aller fühlenden
Wesen, einschließlich uns selbst. Wir visualisieren dieses Bild deutlich, weil es 
unere inneren und äußeren Verunreinigungen reinigt und alle fühlenden Wesen 
in reine Lichtkörper umgewandelt werden. Dann werden allmählich die 
Gottheiten, Beschützer und Erleuchteten, die wir visualisiert haben, in Licht 
umgewandelt und lösen sich in den Lama, der die Wurzel der Drei Juwelen ist, 
auf. Er ist untrennbar mit den drei Körpern der Erleuchteten. Er ist auch die 
zusammengesetzte Natur von Hunderten von Mandalas (kyilkhor yongkyi 
ngadag).

Wir stellen uns vor, dass der Lama über uns, als großer Befreier von allen 
fühlenden Wesen, sitzt und beten "Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama 
Rinpoche" und flehen ihn aus unserem Herzen mit folgendem Gebet an:

Dag gi lho ghe war gyur war zed du söl
Bitte verwandeln meinen konzeptuellen Geist in tugendhaften Taten,

Ghe wa lam la dro war zed du söl

Seite 84



Bitte verwandeln alle meine tugendhaften Taten in den Pfad der Erleuchtung,

Lam thar chin par zed du söl
Segne mich, den Pfad der Praxis zu erreichen,

Khye par dha ta dhug sa dhi ru nyam tog khye par chen gyud la kye war zed 
du söl
Segne mich, außergewöhnliche Erfahrungen und Erkenntnisse auf diesem 
Kissen zu entwickeln.

Dieses Gebet ist für unsere tägliche Praxis. Wenn wir bei Erfüllung der 
geforderten Ansammlungen der vorbereitenden Übungen sind, rezitieren die 
lamai naljor-Gebete, die oben angegeben sind, über 100.000 Mal.

Bevor wir die Sitzung abzuschließen, beten wir, um die Segnungen der vier 
Ermächtigungen (wang zhi) von unserem Lehrer zu erhalten:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag gi lü la ku yi wang chok kur tu söl
Bitte gebe mir die Ermächtigung des perfekten Körpers.

Wir visualisieren Sie, dass aus der Stirn des Lamas eine weißes AH-Silbe aus 
Licht in unsere Stirn eintritt. Mit diesem Segen sind die drei untugendhaften 
Taten des Leibes, wie das Leben zu nehmen, Stehlen und sexuelles Fehlverhalten,
gereinigt. Dies wird auch negative Energie reinigen und verhindern, dass sie 
innerhalb unseres Körpers zunimmt. Wir stellen uns vor, dass wir die 
Ermächtigung vom reinen Körper des Lamas erhalten und dass unser Körper in 
den perfekten Körper der Erleuchteten verwandelt wird. Dann sagen wir:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag gi ngag la sung gi wang chok kur tu söl
Bitte gebe mir die Ermächtigung der perfekte Rede.

Wir visualisieren Sie eine rote OM-Silbe aus Licht, die aus der Kehle des Lamas 
in unseren Hals eingeht. Auf diese Weise werden die vier untugendhaften Taten 
der Rede, wie Lügen, entzweiende Rede, harte Sprache und Geschwätz, gereinigt. 
Dies reinigt auch die negative Energie des Windes, welche die negative Rede 
erhöhen kann. Von diesem erhalten wir die Segnungen von der Rede des Lamas 
und stellen uns vor, dass wir die Ermächtigung, unsere Rede in den 
Manifestations-Körper der Erleuchteten zu verwandeln, erhalten haben. Dann 
rezitieren wir:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag gi yid la thug kyi wang chok kur tu söl
Bitte gebe mir die Ermächtigung des vollkommenen Weisheits-Geistes.

Seite 85



Wir visualisieren, dass aus dem Herzen des Lamas, eine dunkelblaue HUNG-Silbe
aus Licht, in unser Herz übertragen wird. Es reinigt die drei untugendhaften 
Taten unseres Geistes, wie die, die wollen, dass andere krank sind, die Haltung 
erzeugen, dass anderen Schaden entsteht, und falsche Ansichten zu haben. Dies 
reinigt auch die negativen Energien der "Lichtpunkte" (thigle), die das 
Entwickeln von negativen Gedanken in unserem Geist darstellen. Auf diese Weise
erhalten wir die Segnungen des Lama und die Ermächtigung zur Umwandlung 
unseres Geistes in den Geist des Ursprünglichen Zustands. Dann rezitieren wir:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag la khyed par ye she kyi wang chok kur tu söl
Bitte befähige mich mit deiner erleuchteten Weisheit.

Wir visualisieren, wie der Lama und der Thron im Raum zu unserem Kopf 
absteigen und über dem Kronen-Chakra stehenbleiben. Wir stellen uns vor, dass 
sich die Größe von dem Körper des Lamas auf die Größe der Spanne von Ihrem 
Daumen zu dem Zeigefinger reduziert. Wir sehen seinen Körper klar und perfekt, 
mit allen Details, mit einem lächelnden Gesicht und funkelnden Augen. Wir 
konzentrieren uns für eine Weile auf seinen glücklichen und fröhlichen Geist.

Dann reduzieren wir unsere Visualisierung des Lamas auf die Größe unseres 
Daumengelenks (ein Inch oder so) und stellen uns vor, dass der Lama sich jetzt 
auf der Ebene der Hals-Chakras befindet. Nach wie vor ist der Körper von dem 
Lama in allen Details klar und perfekt, mit seinem lächelnden Gesicht und so 
weiter, zu sehen. Wir konzentrieren uns auf den freudigen Zustand des Lamas.

Dann wird die Größe von dem Körper des Lamas von einem Inch auf die Größe 
eines Gerstenkorns reduziert und er bewegt sich auf den acht-blättrigen Lotus in 
unserem Herz-Chakra. Sein perfekter Körper ist immer noch klar, glänzend und 
hell, sein Ausdruck glücklich und seine Augen funkeln. Wir konzentrieren uns 
für einige Zeit auf den freudigen Zustand von dem Geist des Lamas und dann, 
noch auf diese Weise konzentriert, visualisieren wir den Körpers des Lamas 
immer kleiner und kleiner werdend, bis unser Geist und der Geist des Lamas 
sich ineinander auflösen. Auf diese Weise können wir alle negativen Handlungen 
und Verunreinigungen die wir in uns selbst, in der Basis von Allem (kunzhi) 
angesammelt haben, vollständig reinigen. Wir stellen uns vor, dass wir die 
Ermächtigung des Ultimativen Zustands erhalten.

Auflösung

Wir stellen uns vor, dass wir die selbst-entstandene Weisheit des Lamas in uns 
selbst umgewandelt haben und die Ermächtigung des Ultimativen Zustands 
erhalten haben. n diesem Zustand, ohne Änderung oder dem verfolgen von 
Gedanken an die Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft, verbleiben wir in einer 
Stille, wie in einem wolkenlosen Himmels oder eines sehr ruhigen Ozeans, bevor 
er durch den Wind gestört wird. Wir entspannen uns in diesem natürlichen 
Zustand, um "den inneren Zustand dem Gesicht des Lamas zu sehen". Das 

Seite 86



bedeutet, im wahren natürlichen Zustand unseres Geistes zu bleiben, 
untrennbar von der wahren Qualität des Geistes von dem Lama.

Widmung

Wenn wir aus diesem Zustand wieder neu entstehen, widmen wir durch das 
Rezitieren der Widmungs-Gebete, die Wurzel von allen unseren tugendhaften 
Taten für die Befreiung von allen fühlenden Wesen, so wie dies die großen 
spirituellen Krieger und Erleuchteten in der Vergangenheit gewidmet haben.

VORBEREITENDE ÜBUNG 6

NIEDERWERFUNGEN

Verbeugungen sind vor allem für die Bewegung des physischen Körpers. Der 
Hauptzweck der Niederwerfungen ist es, die untugendhaften Taten und die 
Negativität des Körpers zu reinigen. Im tibetischen bedeutet das Wort chak soviel 
wie, es fegt die Verunreinigungen des Körpers weg. Man macht Verbeugungen vor
einer Statue in einem Tempel, an einem heiligen Ort, vor einem Lehrer und so 
weiter.

Wenn das richtige Material für das Objekt fehlt, kann man sich überall, durch die
Visualisierung der vier höchsten Objekte der Zuflucht, verbeugen.

In dieser Praxis gibt es zwei Arten von Niederwerfungen: die vollen 
Niederwerfungen (Kyang chak), wo wir uns über die gesamte Länge des Körpers 
hinlegen oder die einfacheren und kürzeren Niederwerfungen (kum chak), wo die 
fünf Zweige von dem Körper (Stirn, beide Hände und beide Knie) den Boden 
berühren, während wir ein Gebet mit der Visualisierung von den Gottheiten und 
den Erleuchteten vortragen.

Der wichtigste Aspekt dieser Praxis ist wieder eine reine Absicht.  In Tibet gibt es 
eine Tradition der Umrundung von heiligen Bergen wie dem Kongpo Bön Ri, der 
Berg der Bön im Kongpo Valley von Tönpa Shenrab selbst gesegnet, bei denen 
man sich nach jedem Schritt verbeugt.

Verbeugungen sind nicht der einzige Weg, um körperliche Negativität zu reinigen.
Wir können sie auch durch umkreisen von Tempeln oder anderen heiligen Berge 
reinigen. Eine weitere Möglichkeit liegt auch in dem Bau eines Tempels oder eines
anderen heiligen Ortes, wie einer Stupa, oder der Teilnahme an der Gestaltung 
eines Sand-Mandalas.

Seite 87



Wie macht man Niederwerfungen

Kurze Niederwerfungen

Wir stehen gerade und bringen unsere Arme vor uns nach oben, die Handflächen 
zeigen nach oben. Dies symbolisiert das Darbringen der ganze Welt. Wir bringen 
unsere Hände auf die Höhe unseres Kronen-Chakras und legen dabei unsere 
Handflächen aneinander. Dies symbolisiert die Darbringung für die Erleuchteten.
Wir berühren mit unseren Händen zuerst das Kronen-Chakra, dann unser Kehl-
Chakra und dann unser Herz-Chakra. Auf diese Weise erhalten wir die 
Segnungen von Körper, Rede und Geist der Erleuchteten. Als nächstes fegen wir 
mit unseren Händen über unseren Körper, das symbolisiert das Wegfegen der 
Negativität, und knien uns nieder und berühren mit den Handflächen den Boden 
vor den Knien. Dann bücken wir uns und berühren den Boden vor unserem 
Körper mit unserer Stirn. Alle fünf Zweige unseres Körpers – beide Knie, beide 
Handflächen und unsere Stirn – sollten den Boden gleichzeitig richtig berühren. 
Wir bleiben für ein paar Sekunden in dieser Position, stehen auf und wiederholen
diese Schritte dreimal. Nach dem dritten Mal stehen wir auf und wiederholen nur
den Teil mit den Händen. Verbeugungen machen (chak) reinigt die Negativität von
Körper, Geist und Rede.

Vollständige Niederwerfungen

Wir stehen gerade und bringen Sie unsere Arme vor uns nach oben, die 
Handflächen zeigen nach oben. Dies symbolisiert das Darbringen der ganzen 
Welt. Wir bringen unsere Hände auf die Höhe unseres Kronen-Chakras und legen
dabei unsere Handflächen aneinander. Dies symbolisiert die Darbringung für die 
Erleuchteten. Wir berühren mit unseren Händen zuerst das Kronen-Chakra, 
dann unser Kehl-Chakra und dann unser Herz-Chakra. Auf diese Weise erhalten 
wir die Segnungen von Körper, Rede und Geist der Erleuchteten. Als nächstes 
fegen wir mit unseren Händen über unseren Körper, das symbolisiert das 
Wegfegen der Negativität. Wir knien uns nieder und strecken unseren Körper 
flach auf den Boden aus, bringen dabei unsere Arme und Hände gerade über den
Kopf, flach auf dem Boden liegend. Wir bleiben für ein paar Sekunden in dieser 
Position, dann stehen wir auf und wiederholen diese Schritte dreimal. Danach 
stehen wir auf und wiederholen stehend nur den Teil mit den Händen.

Der Text sagt, dass je mehr wir uns selbst fordern und je mehr reine Absichten 
wir für diese Praxis haben, desto mehr Segen werden wir erhalten. Somit ist die 
wichtigste Sache, dass wir die richtige Motivation, die volle Hingabe und die 
präzise Visualisierung haben. Andernfalls wird man Verbeugungen nur als 
körperliche Übung machen. Am besten ist es Niederwerfungen an heiligen Stätten
zu machen. Es wird angenommen, dass wir durch Kultivierung dieser Praxis die 
Verdienste vermehren.

Seite 88



Rezitationen

Während wir unsere Niederwerfungen machen, rezitieren wir die Gebete für die 
Praxis der Zuflucht wie in der Rezitation für die Zuflucht angegeben. Darüber 
hinaus können wir die drei wesentlichen Rezitationen (siehe "Vorbereitende 
Übungen 7-9" weiter unten) mit jeder Niederwerfung rezitieren. Dies ermöglicht 
den Abschluss aller fünf Praktiken auf einmal.

Widmung

Durch das Vervollständigen der 100.000 Niederwerfungen werden wir alle 
untugendhaften Taten des Körpers reinigen. Wie bei allen vorbereitenden 
Übungen rezitieren wir am Ende jeder Sitzung das Widmungs-Gebet wie in der 
ersten vorbereitenden Praxis.

Die drei Herz Mantras

Alle Bön-Praktizierenden, unabhängig von Alter oder Ort der Geburt, rezitieren 
die drei großen Mantras. Obwohl fast jeder diese Mantras rezitiert, kann nicht 
jeder die Bedeutung dieser Mantras verstehen, deshalb folgt eine kurze 
Erläuterung. Die drei Mantras beziehen sich auf die drei Kayas oder Körper von 
Buddha: Dharmakaya, Sambhogakaya und Nirmanakaya.

Die nachstehenden Erläuterungen beziehen sich auf einen gemeinsamen 
Unterricht von Lopön Tinley Nyima, dem Schulleiter des Menri Klosters und 
Tenzin Wangylal Rinpoche, dem Gründer von Chamma Ling und Ligmincha 
Institute.

Verwendung der drei Herz Mantras
Es gibt 32 Erläuterungen zu den Methoden und dem Nutzen der Praxis mit 
diesen Mantren, aber wir werden nur einige der am häufigsten verwendeten 
Methoden hier erwähnen. Die Mantras auf Steine meißeln, das Tragen der 
Mantras oder ein Mantra über eine Tür setzen kann alles die Ursache der 
Befreiung sein. Das Meißeln in einen Stein und ihn unter Wasser legen, kann 
helfen, die Wesen unter dem Wasser zu erreichen und zu befreien. Beim Drucken
auf Gebetsfahnen kann der Wind helfen jene Wesen zu befreien, die über das 
Element Wind erreichbar sind. Durch das Singen des Mantras, können andere 
einfach durch das Hören des Mantras die Befreiung erlangen. 

Es ist auch von Vorteil, wenn wir ein Mantras mit Gold-oder Silber-Tinte 
schreiben können und dies auf einem Altar anbieten. In Tibet würden einige 
Leute Kopien von Texten kaufen, obwohl sie Analphabeten sind, und sie auf 
Schreine legen und ihnen Respekt darbringen. Oftmals werden Mantras in das 
Horn oder die Knochen von Tieren, deren Fleisch gegessen wurde, wie Yaks und 
Schafe, geschnitzt, in der Hoffnung, dass es ihnen in Richtung Befreiung hilft. 
Gebetsmühlen sind immer mit Mantras gefüllt und diese Gebetsmühlen kann von

Seite 89



Hand, Wind oder durch Wasser gedreht werden,um die Vorteile der heiligen 
Keimsilben zu verbreiten. Mit Körper, Rede und Geist gleichzeitig das Mantra 
benutzen, hat den größten Nutzen, wie das Umkreisen einer Stupa, während man
ein Mantra rezitiert und dies als seine Reinigung betrachtet. Man sollte vorsichtig
mit Mantras sein, sie nicht abstufen oder sie in irgendeiner Weise respektlos 
behandeln, oder man kann negatives Karma ansammeln.

Wenn wir irgendeine Art von Unfall sehen ist es sinnvoll, eines der drei Mantras 
zu rezitieren, sondern ein KAR A ME wäre wohl am nützlichsten. Jedoch ist das 
Rezitieren eines dieser Mantras vorteilhaft für alle anderen Wesen, wie auch uns. 
Die Mantras haben den größten Nutzen, wenn wir das Mantra mit der starken 
Absicht rezitieren, bewusst damit zu arbeiten, um unsere Beschwerden zu lösen.

Am besten ist eine Verpflichtung, von einem Mantra eine bestimmte Anzahl zu 
machen oder es für eine bestimmte Zeit zu rezitieren, dieses Engagement verleiht 
dem Mantra dem Praktizierenden mehr Kraft. Wir sollten es ruhig rezitieren, so 
dass eine andere Person, die bei uns sitzt nicht verstehen kann, was wir sagen, 
jedoch sollte man die Silben deutlich rezitieren, sie nicht undeutlich zusammen 
lallen.

Nach unserer Tradition, entstand die Mala mit Tonpa Shenrab, dem Gründer des 
Bön. Einmal, während er als Asket praktizierte, pflanzte er einen Baum mit 
Zweigen in den fünf Farben. Die fünf Früchte dieser Zweige wurden die fünf 
Malas – die vier Tore und ein Schatz.

Malas werden zum Zählen der Anzahl von Wiederholungen von einem Mantra 
verwendet und sollten 108 Perlen haben, obwohl jede Runde als 100 
Wiederholungen gezählt werden, falls zum Beispiel jemand versehentlich zwei 
Perlen mit einer Rezitation bewegt. Bei den meisten Bönpo-Mantras sollte die 
Mala in der linken Hand gehalten werden und die Kügelchen in einer Richtung 
gegen den Uhrzeigersinn über den Zeigefinger gezählt werden. Kristall-Malas 
weden für Mönche empfohlen, für tantrische Praktizierende sind Malas aus 
Rudraksha-Samen, Sandelholz oder Knochen gut. Beim Erwerb einer neuen Mala
sollte sie von einem Lama ermächtigt werden, bevor wir sie benutzen. Malas sollte
nicht mit zu vielen Farben oder Verzierungen gemacht werden, am besten nur 
aus den natürlichen Farben der Materialien. Der Kopf, oder die Umdreh-Perle der
Mala symbolisiert die drei Kayas oder Körper des Buddha, die 108 Perlen sind ein
Symbol der 108 Bodhisattvas. Wenn wir eine Mala für eine lange Zeit benutzen, 
rezitieren wir viele Mantras, erhöhen wir ihre Kraft, deshalb sollte sie dann nicht 
leichtfertig an Dritte weitergegeben werden.  Sie sollte an einem sauberen, 
geachteten Platz in unserem Haus aufbewahrt werden. In Tibet war es üblich, 
dass wenn ein großer Meister eine Mala verschenkte, jede einzelne Perle aus 
dieser Mala den Menschen als eine Form des Schutzes gegeben wurde.

Am Beginn jedes Mantras sind die Keimsilben der Leerheit und Klarheit, der 
Essenz unseres Seins. So entsteht wirklich jedes dieser Mantras aus der gleichen 
Quelle - der Quelle unseres eigenen Seins. Durch das Rezitieren dieser Mantras, 
das Betrachten ihrer Bedeutungen und der Verbindung mit den Buddhas, die 
eingeladen sin, reinigt man sich und alle fühlenden Wesen.

Seite 90



Drei wesentliche Mantras

A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA

Tonpa Shenrab

Seite 91



Für A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA ist die 
Visualisierung mit Tonpa Shenrab, der friedlichen Gottheit in der Form des 
Sambhogakaya. Wir visualisieren uns selbst als Buddha und von unserer Brust 
gehen drei Lichter zu dem Reinen Licht der Buddhas und der Weisheit aus. 
Dadurch entstehen viele, viele Buddhas vor uns mit Gottheiten auf der rechten 
und Dakinis auf der linken Seite, mit den Linien-meister von Sutra, Tantra und 
Dzogchen und den Schützern in der Mitte. Wir visualisieren nur diese. Wir beten 
zu den Gottheiten und denken, dass sie die drei Störungen reinigen - extern, 
intern und geheim.

Die externen Störungen sind Dämonen, Feinde und ähnliches. Wir bitte 
die Gottheiten uns vor Feinden und Dämonen zu schützen.

Die internen Störungen sind negative Emotionen und negative 
Gedanken. Wenn wir meditieren, beschäftigen diese unseren Geist und 
stören unsere Meditation, so dass wir uns nicht konzentrieren können. 
Manchmal haben wir zu viel Anhaftung an materielle Dinge, manchmal 
Wut – das sind innere Unruhen, deshalb bitten wir die Buddhas diese zu
reinigen.

Die Geheimen Störungen sind Marigpa und Unwissenheit. Wenn wir 
Unwissenheit haben, können wir unsere Natur des Geistes nicht 
verstehen, deshalb beten wir zu den Göttern und Buddhas und sagen: 
"Bitte helft mir, zeigt mir die Natur meines Geistes, gebt mir die Kraft der
Weisheit und reinigt meine Unwissenheit" oder so etwas wie dieses.

Danach stellen wir uns vor, dass wir den Buddhas darbringen was wir finden 
konnten und was guter und sehr guter Qualität ist. Dann löst sich die Weisheit 
der Gottheiten in uns hinein auf.

Danach produzieren wir den Klang von HUNG-HUNG-HUNG ... sehr laut und für 
eine lange Zeit und denken, dass ein dunkelblaues, mächtiges HUNG in unserer 
Brust befindet. Strahlen von Lichter breiten sich von dort aus und gehen Sie zu 
allen fühlenden Wesen und reinigen ihre Negativität, Trauer und Krankheiten. 
Wir stellen uns vor, dass sie als Licht zu Göttern und Göttinnen strahlen. Dann 
kommen die Strahlen zurück unser HUNG. Weisheits-Feuer, Weisheits-Wasser 
und Weisheits-Wind kommen von den Gottheiten zu uns und reinigen uns und 
alle fühlenden Wesen. Dann denken wir, dass alle fühlenden Wesen und wir 
selbst  die drei wesentlichen Mantras rezitieren.

Zuerst singen wir sie ein paar Mal langsam und dann wiederholen wir sie schnell,
aber es ist sehr wichtig, dabei das HUNG zu visualisieren. Wenn wir krank oder 
traurig sind, können wir dies visualisieren und alle unsere Leiden in das HUNG 
auflösen. Wir atmen ein und halten den Atem ein bisschen an und dann 
visualisieren wir, dass das HUNG hochsteigt und über unseren Kopf kommt und 
rezitieren A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA.

Seite 92



Dies kann uns vor Krankheit schützen oder wenn Beunruhigung aufkommt und 
wir uns nicht konzentrieren können. Auch wenn viele, viele Störungen kommen, 
können wir dies tun, denn das Mantra ist sehr, sehr mächtig.

Auch wenn Sie eine Wunde haben, können wir dieses Mantra 300 Mal rezitieren 
und dann auf die Wunde blasen und sie wird heilen und weggehen.

A KAR A ME DU TRI SU NAGPO ZHI ZHI MAL MAL SO HA

A bedeutet die Natur des Geistes

KAR bedeutet Reinheit und Perfektion

A ME bedeutet Klarheit und Weisheit

DU TRI SU sind (die Keimsilben der) drei niederen Bereiche

NAGPO bedeutet schwarz, negative Gedanken, negatives Karma

ZHI ZHI bedeutet, dass die Leiden von Samsara aufgelöst, gereinigt und 
überwunden werden

MAL MAL bedeutet Glück

SO HA bedeutet Reinigung von falschen Gedanken

Die Visualisierung ist sehr wichtig. Wir rezitieren das Mantra und denken, dass 
alle fühlenden Wesen dieses Mantras mit uns zusammen rezitieren.

Es gibt eine lustige Geschichte: ein Meister hatte zwei Studenten und er schickte 
sie weg, um zu meditieren. Er sagte ihnen, sie müssten die Mantras zählen, sie 
rezitiert haben. Aber der erste Student konnte seine Mantras nicht rezitieren und 
zählen, so saß er nur mit seiner Robe über den Kopf da und meditierte. Der 
andere Schüler rezitierte sehr sorgfältig und zählte seine Mantras. Dann, eines 
Tages ging er und plauderte mit seinem Meister, sagte, dass der andere Schüler 
mit seinem Gewand über den Kopf nur rumsitzen würde. So redete der Meister 
mit ihm und fragte, was er tat. Er sagte: "Oh, ich visualisiere nur alle fühlenden 
Wesen, rezitierte das Mantra und werde gereinigt.  Ich kann meine Mantras nicht
rezitieren und zählen". Deshalb, sagte der Meister, war er der bessere Student.

OM MA TRI MU YE SA LE DU
Wenn wir A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA rezitieren, 
visualisieren wir Tonpa Shenrab, aber wenn wir OM MA TRI MU YE SA LE DU 
rezitieren eine andere Gottheit, aber wir können auch Tonpa Shenrab nehmen, 
weil er Alle Buddhas repräsentiert.

Seite 93



Tonpa Shenrab Sherrab Cahmma

OM steht für Tonpa Shenrab, Methode, Yab

MA steht Satrig Ersang (Sherrab Chamma), Weisheit, Yum

TRI ist ist die Keimsilbe-Silbe von Mucho Demdrug und reinigt das Leiden 
der heißen und kalten Höllen

MU ist die Keimsilbe von Sangwa Nangring und reinigt die Leiden von Hunger
und Durst im Bereich der hungrigen Geister

YE ist die Keim-Silbe von Tisang Rangzhi und reinigt die Leiden der 
Dummheit und der Dunkelheit im Tierreich

SA ist der Keim-Silbe von Drajin Dönpung und reinigt die Leiden des 
menschlichen Bereichs

LE ist die Keim-Silbe von Chegyal Parti und reinigt die Leiden der Kämpfe 
und Inhaftierung des Bereichs der Halbgötter

DU ist die Keim-Silbe von Yeshen Tsukphue und reinigt die Faulheit des 
Bereichs der Götter

AH A KAR SA LE Ö A YANG OM DU
Für AH A KAR SA LE Ö A YANG OM DU visualisieren wir Shenla Ökar und 
rezitieren dann das Mantra.

Seite 94



Shenla Ökar

AH ist die unveränderbare Essenz der Weisheit

A ist die ungeborene Buddha-Natur

Seite 95



KAR ist die Ursprüngliche Reinheit, frei von Fehlern und karmischen Spuren

SA LE ist die Natur des Geistes, die nicht materiell und ohne Zweifel ist

Ö ist die Befreiung von falschen Ansichten in dem Geist von Bodhichitta

A ist die Befreiung von der objektiven Realität in ihren natürlichen Zustand

YANG ist die Weisheit von Wind, welche bei der Realisierung von der Weisheit 
des natürlichen Zustands hilft

OM sind die Fünf Körper und die Fünf Weisheiten

DU ist die Natur des Geistes von dem Thigle Nyagchig - Einzelner Punkt

NAMPAR GYALWA

Hundert Silben Reinigungs-Mantra

Von der Form von Nampar Gyalwa strahlt Licht aus, seine rechte Hand ist über 
den Kopf erhoben, während seine Handfläche nach oben zeigt, was seine Macht 
über den Himmel symbolisiert. Seine linke Hand, in der Sambhogakaya-Form, 
zeigt die Mudra der Unterdrückung, was seine Herrschaft über die Erde 
symbolisiert. Jeder von uns kann Nampar Gyalwa immer um Hilfe ersuchen, 
wenn wir versuchen, das Böse zu besiegen und den Frieden wieder zu finden.

SO MU YE TRÖ KHYUNG YE LAM/TRI THRI TAR DAR / SAL BAR Ö PAK RAM SO
HA / SO MU RA TA HEN WER NI DRUM HRUN / MU TRE MU TRE MU RA MU 
TRE / MU YE MU YE HA RA MU YE / MU TRÖ MU TRÖ WER RO MU TRÖ / MU 
NI GYER TO YE KHYAB KAR RO / TRÖ DAL HRI HRO WER NI WER RO / SHU 
LA WER RO/NA HU TA KA / SHUD DO SHUD DO DU SHUD DO YA / SA LE SA 
LE TRI SA LE YA / SANG NGE SANG NGE SU SANG NGE YA / MU RA TA 
HEN/TRI TSE DRUNG MU / HA HA DRUM DRUM / HO HO LAM LAM / HUNG 
HUNG PHAT PHAT//

Seite 96



Nampar Gyalwa

SO stellt strahlende helle Strahlen und das Leuchten der 
drei Körper dar

MU RA TA HEN stellt Buddha Tonpa Shenrab Miwo dar

WER NI ist der Sieg über die Störungen

DRUM sind die Mandalas und die Reinen Länder

Seite 97



HRUN ist unveränderliche Stabilität

MU TRE MU TRE ist der Körper der essentiellen Natur und der 
Dharmakaya

MU RA bedeutet, dass Buddha Tonpa Shenrab der Körper der 
essentiellen Natur und der Dharmakaya ist

MU TRE ist die Quelle der Entwicklung von der Weisheit aller 
Buddhas

MU YE MU YE steht für den Sambhogakaya und die Fünf 
Gewissheiten von dem Sambhogakaya

HA RA sind die Fünf Weisheiten

MU YE vertritt die Lehren vom Sambhogakaya auf den Stufen 
des Pfades der Swastika Sattva und die Anhäufungen 
von Verdiensten

MU TRÖ MU TRÖ vertritt die Fünf Ungewissheiten von dem Nirmanakaya

WER RO ist der König der Fünf Pfade

MU TRÖ steht für Emanationen, welche die Lehren in 
unzähligen Bereichen zu unzähligen Wesen geben

MU ist die absolute Wahrheit der essentiellen Natur

NI ist die Realisierung der Höchsten Natur

GYER TO ist die Realisierung aller phänomenalen Existenz

YE repräsentiert alle sechs Bereiche der Wesen;

KHYAB vertritt die hunderttausend Emanations-Körper von 
Tonpa Shenrab, die in jedem der Sechs Bereiche 
erscheinen

KAR RO steht für Strahlen und das Leuchten des Mitgefühls mit
der Ausstrahlung in allen Bereichen

TRÖ steht für die Swastika Sattvas

DAL ist die Reinigung von Verdunkelungen

HRI HRO ist die Entwicklung von sich selbst erkennender 
Weisheit

WER NI WER RO steht für die Befreiung von äußeren, inneren und 
geheimen Störungen

SHU LA WER RO ist die Befreiung von Dämonen

NA HU TA KA steht für alle Wahnvorstellungen;

SHUD DO SHUD DO steht für den Segnenden Weisheitsnektar, der alle 
Illusionen reinigt

DU steht für Wut, welche die karmische Ursache für die 
Hölle ist

SHUD DO YA ist die Reinigung von der Wut, welche die karmische 

Seite 98



Ursache für die Hölle ist

SA LE SA LE ist Klarheit und Weisheits-Klarheit

TRI steht für die Anhaftung und Begierde, welche die 
karmische Ursache für den Bereich der hungrigen 
Geister ist

SA LE YA ist die Reinigung von Anhaftung und Begierde, welche 
die karmische Ursache für den Bereich der hungrigen 
Geister ist

SANG NGE SANG NGE ist die Reinheit und die Befreiung von karmischen 
Ursachen

SU steht für die Unwissenheit, welche die karmische 
Ursache für den tierischen Bereich ist

SANG NGE YA ist die Reinigung der Unwissenheit, welche die 
karmische Ursache für den tierischen Bereich ist

MU RA TA HEN ist Tonpa Shenrab Miwo und die 
hunderttausendundeins Buddhas

TRI TSE DRUNG MU ist das Endergebnis, die Buddhaschaft

HA HA ist die Vereinigung von Weisheit und Methode

DRUM DRUM ist das Erreichen der grenzenlosen Reinen Länder

HO HO LAM LAM repräsentiert die unbegrenzten Ausstrahlungen von 
Buddha

HUNG HUNG steht für mitfühlende Ausstrahlungen des Buddha-
Geistes

PHAT PHAT steht für die zornvollen Aktivitäten von Buddha

Wir rezitieren jedes Mantra einhunderttausend mal. Dann am Ende ist es immer 
sehr ähnlich: die Gottheiten lösen sich in ein Bhindu auf und dieses löst sich 
dann in den natürlichen Zustand auf.

Sa Le Öd: Die Rezitation des Erleuchteten des Mitgefühls

Meditationshaltung

Um richtig zu üben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen. 
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hände ruhen mit den 
Handflächen nach oben in unserem Schoß und die Daumen drücken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsäule auf und halten unseren Hals 
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, öffnen unsere 
Schultern, schließen die Augen und lassen Sie den Mund leicht geöffnet.

Seite 99



Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum über unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen 
goldenen Thron, der von Schnee-Löwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein 

Seite 100



Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen.  Darauf visualisieren wir 
Shen Lha Ökar, den Buddha des Mitgefühls, als untrennbar von der realen 
Form unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Körper deutlich in einer weißen 
Farbe und er trägt seine gesamten Ornamente.

Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Ökar uns zugewandt ist. Alle wichtigen 
Linienhalter erscheinen direkt über seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu 
Zangpo, dem ursprünglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Auf der rechten Seite von Shen Lha Ökar sind die Flammen von Feuer und 
Windböen. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen 
Flammen und Böen. Sie tragen Ornamente aus Knochen.  Jede Gottheit hält 
Waffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind 
die 1.002 Erleuchteten, in Mönchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der 
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation 
Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem 
kreisförmigen Regenbogen umgeben.

Auf der linken Seite von Shen Lha Ökar, stehen in der Mitte eines Regenbogens 
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Höchste der Khadros, Kalpa 
Sangmo, wird von den Khandros der vier Kasten und den Khadros der drei Zeiten
umgeben.

Über und hinter ihnen ist Tönpa Shenrab, umgeben von seinen acht großen 
Söhnen und den großen Meistern der drei Fahrzeuge. Ihre Körper sind weiß und 
sie sind in Mönchskutten gekleidet. Jeder hält einen Stab, gekrönt mit einer 
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken 
Hand. Sie stehen übereinander, aber ohne sich zu berühren.

Hinter Shen Lha Ökar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf 
diesem Thron sind die drei höchsten Objekte, die Körper, Geist und Rede der 
Erleuchteten symbolisieren. 

Eine Statue und ein Thangka, die so groß wie ein Berg sind, symbolisieren den 
Körper.

Alle Texte der Lehren, in Tüchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt, 
machen die Geräusche von "Ali" und "Kali"; sie symbolisieren die Rede. 

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen 
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Darüber und dahinter  ist Yum Chenmo Satrik Ersang, Sherab Chamma, die 
große Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mütter

Seite 101



(Chamma Nyer Chig). Sie trägt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von 
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Ökar, im Raum von Flammen und Wind, ist 
Yeshe Walmo, die höchste Beschützerin der Bön-Lehren. Die anderen Beschützer 
der Bön-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches 
das Entfernen von allen Hindernissen für die Praxis darstellt. Wir denken daran, 
dass alle diese Schützer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schützen und zu 
unterstützen.

Diese Visualisierung gilt auch für die anderen vorbereitenden Übungen, die 
nachfolgend beschrieben werden.

Ma Tri: Die Rezitation von Dhechok Rinchin Dolma

Meditationshaltung

Um richtig zu üben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen. 
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hände ruhen mit den 
Handflächen nach oben in unserem Schoß und die Daumen drücken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsäule auf und halten unseren Hals 
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, öffnen unsere 
Schultern, schließen die Augen und lassen Sie den Mund leicht geöffnet.

Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum über unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen 
goldenen Thron, der von Schnee-Löwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein 
Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen.  Darauf visualisieren wir 
Shen Lha Ökar, den Buddha des Mitgefühls, als untrennbar von der realen 
Form unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Körper deutlich in einer weißen 
Farbe und er trägt seine gesamten Ornamente.

Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Ökar uns zugewandt ist. Alle wichtigen 
Linienhalter erscheinen direkt über seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu 
Zangpo, dem ursprünglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Auf der rechten Seite von Shen Lha Okar sind die Flammen von Feuer und 
Windböen. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen 
Flammen und Böen. Sie tragen Ornamente aus Knochen.  Jede Gottheit hält 
Waffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind 
die 1.002 Erleuchteten, in Mönchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der 
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation 

Seite 102



Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem 
kreisförmigen Regenbogen umgeben.

Seite 103



Auf der linken Seite von Shen Lha Okar, stehen in der Mitte eines Regenbogens 
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Höchste der Khadros, Kalpa 
Sangmo, wird von den Khandros der vier Kasten und den Khadros der drei Zeiten
umgeben.

Über und hinter ihnen ist Tönpa Shenrab, umgeben von seinen acht großen 
Söhnen und den großen Meistern der drei Fahrzeuge. Ihre Körper sind weiß und 
sie sind in Mönchskutten gekleidet. Jeder hält einen Stab, gekrönt mit einer 
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken 
Hand. Sie stehen übereinander, aber ohne sich zu berühren.

Hinter Shen Lha Ökar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf 
diesem Thron sind die drei höchsten Objekte, die Körper, Geist und Rede der 
Erleuchteten symbolisieren. 

Eine Statue und ein Thangka, die so groß wie ein Berg sind, symbolisieren den 
Körper.

Alle Texte der Lehren, in Tüchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt, 
machen die Geräusche von "Ali" und "Kali"; sie symbolisieren die Rede. 

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen 
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Darüber und dahinter  ist Yum Chenmo Satrik Ersang, die Sherab Chamma, die 
große Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mütter
(Chamma Nyer Chig). Sie trägt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von 
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Ökar, im Raum von Flammen und Wind, ist 
Yeshe Walmo, die höchste Beschützerin der Bön-Lehren. Die anderen Beschützer 
der Bön-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches 
das Entfernen von allen Hindernissen für die Praxis darstellt. Wir denken daran, 
dass alle diese Schützer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schützen und zu 
unterstützen.

Diese Visualisierung gilt auch für die anderen vorbereitenden Übungen, die 
nachfolgend beschrieben werden.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein 
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles 
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fühlenden Wesen, mit ihrem Mitgefühl 
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hörenden Ohren und mit 
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle fühlenden Wesen unsere Mutter waren 
und Sie in dieser zyklischen Welt für eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden 
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle 

Seite 104



Lebewesen erhöhen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern 
waren. Ihre Hilfe und Unterstützung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon 
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefängnis des 
Leidens. Ihre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind 
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu 
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den 
wahren Pfad der Erleuchtung zu führen.

Seite 105



Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der 
Straße. Wir haben die Verantwortung für die Pflege dieser übergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitäten verdanken. Wir 
müssen den Geist der Erleuchtung im Namen aller fühlenden Wesen 
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die 
große Taten durchgeführt haben. Wir müssen Erleuchtung in diesem Leben 
erreichen und ein großer Befreier der fühlenden Wesen sein. Fragen wir die 
Vereinigung der vier Höchsten Objekte - den Lama und die Drei Juwelen - nach 
dem Segen, der Führung und dem Schutz,  werden wir unser Ziel, alle fühlenden 
Wesen zu befreien, erreichen.

Auflösung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, lösen alle fühlenden Wesen in Form von 
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann 
lösen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Ökar auf, der sich 
dann in Licht auflöst, welches in uns hinein fließt (strahlt). Wir denken, dass wir 
die Qualität der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren 
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Rezitation

Aus dieser Meditation entstehen wir dann spontan selbst als die von Form von 
Tonpa Shenrab und Sherrab Chamma. Wir befinden uns in der Mitte von 
einem reinen Land, umgeben von acht hohen Bergen. Unter uns ist ein 
kristallklarer See. Wir sitzen auf einer weißen Lotusblüte auf einem Sonnen- und 
Mondkissen.

Seite 106



Tönpa Shenrab Sherrab Chamma

OM MA TRI MU YE SA LE DHU

Wenn wir das Mantra wiederholen strahlt von unserem reinen Land (Mandala) 
regenbogenfarbenes Licht (oder weißes Licht) in alle sechs Bereiche der 
zyklischen Existenz und hilft dort allen Wesen im Sinne von Tönpa Shenrab und 
Sherrab Chamma.

(Auch wenn wir das Mantra in der Nachmeditation, beim Spaziergehen, während 
der Arbeit usw. wiederholen strahlt Licht von uns aus, welches den Wesen in der 
näheren Umgebung hilft.)

Seite 107



Symbolische Bedeutung

Die Bedeutung der Silben ist wie folgt:

OM Weiß; Tönpa Shenrab, der das Mitgefühl repräsentiert

Es gibt fünf Teile zu dem OM der Bönpo, zusammen mit fünf verwandten 
Symboliken. 

Das zentrale weiße A repräsentiert die Weisheit der Leerheit und die 
Ausgestaltung des Dharmakaya. 

Das NARO (gelb möwenartige Form) steht für die spiegelartige Weisheit 
und die Ausgestaltung der Sambhogakaya. 

Das rote Halbmond Symbol steht für die unterscheidende Weisheit und 
die Ausgestaltung der Nirmankaya. 

Das grüne runde Symbol oben repräsentiert die Weisheit der Gelassenheit 
und die wesentliche Ausführungsform. 

Der kleine blaue AH unterhalb die A steht für die alles begleitende 
Weisheit und die ultimative Verkörperung. 

Jeder Teil dem OM ist mit einer der Farben, die die fünf Elemente 
repräsentieren. gezeichnet.In seiner Gesamtheit steht das OM für die fünf 
universellen Qualitäten. Im Buddhismus und Hinduismus wird die Silbe OM 
verwendet, ist aber weder mit allen fünf Teilen gezeichnet, noch ist zu verstehen,
welche Bedeutung diese haben.

MA Rot; Sherab Chamma, welche die Weisheit darstellt

OM kann auch die Methode und MA die Weisheit darstellen. Aus der 
Vereinigung dieser beiden Samen entstehen die führenden Buddhas der sechs 
Bereiche der Existenz, die als die nächsten sechs Keim-Silben des Mantras 
folgen.

TRI Purple; Mucho Dem Dug, der Wut und Hass in die Liebe verwandelt 
und damit die Höllenbereiche reinigt

MU Rot; Sangwa Ngang Ring, der Gier und Lust in Großzügigkeit 
verwandelt und damit die Bereiche der hungrigen Geister reinigt

YE Blau; Tisang Rangzhi, die Unwissenheit und Verwirrung in  Erkenntnis 
und Weisheit verwandelt und damit die tierischen Bereiche reinigt

SA Gelb; Drajin Pungpa, der Neid und Eifersucht in Offenheit und 
Flexibilität verwandelt und damit den menschlichen Bereich reinigt

Es wird gesagt, dass die primäre Ursache in der Menschenwelt geboren werden 

Seite 108



Eifersucht ist. Eifersucht kann auf Reichtum, Kleidung oder Beziehungen 
bezogen werden, aber im Kern ist sie die Unfähigkeit zu akzeptieren, was andere 
Menschen genießen. Dagin Donpung bringt das Gegenmittel kompletter 
Offenheit.

LE Grau; Chegyal Parti, der Stolz und Arroganz in Frieden verwandelt und 
damit die den Bereich der Halbgötter reinigt

DHU Weiß; Yeshen Tshugphud, der Faulheit und Trägheit in Fleiß und Kraft 
verwandelt und damit den Bereich der Götter reinigt

Es gibt eine Legende die besagt, dass es einen großen Baum gibt, der seine 
Wurzeln im Bereich der Halbgötter hat, aber die Früchte des Baumes fallen in 
der Götterwelt. Die Halbgötter fordern ständig die Götter zum Krieg heraus, um 
die Früchte dieses wunderbaren Baumes zu gewinnen. Aber die Halbgötter 
verlieren immer den Kampf, denn die Götter sind recht schwierig zu töten. 
Yeshen Tshugphud bringt das Gegenmittel des absoluten Mitgefühls.

OM MA TRI MU YE SA LE DU ist als der Große Mantra der tibetischen 
buddhistischen Bön-Tradition bekannt. Mit diesem Mantra rufen wir den Buddha
Tonpa Shenrap und seine Gemahlin Sherrab Chamma, sowie die sechs 
Manifestationen von Tonpa Shenrap, die in den sechs Lokas oder den sechs 
Bereichen der zyklischen Existenz erscheinen. 

Dieses Mantra hat eine ähnliche Rolle wie OM MANI PADME HUNG im 
Buddhismus und seine Rezitation ist sehr beliebt bei den Bönpos. Von den drei 
Kayas stellt es den Sambhogakaya oder den subtilen Form-Körper des Buddha 
dar. Es gibt acht Keimsilben im Mantra.

In diesem Licht gesehen und dem Verständnis dieser Bedeutungen, ist das 
Rezitieren dieses Mantra ein Weg, um allen Wesen der sechs Bereiche der 
Existenz zu helfen. Das Rezitieren dieses Mantra lädt die führenden Buddhas der 
sechs Bereiche und ihre Quellen, Tonpa Shenrab und Sherrab Chamma, ein. 
Durch ihre erleuchtet Energie, werden unsere negativen Emotionen aufgelöst und
alle positiven, reinen und tugendhaften Qualitäten von Liebe, Großzügigkeit, 
Weisheit, Offenheit, Friedfertigkeit und Mitgefühl werden in uns hervorgerufen. 
Das Rezitieren dieses Mantras hilft uns, uns mit diesen Qualitäten zu verbinden 
und sie zu verstärken. Es ist nicht notwendig, alle Legenden der verschiedenen 
Bereiche zu kennen, um von diesem großen Mantra Nutzen zu gewinnen, aber es 
ist wichtig, eine Verbindung in uns zu den tugendhaften Qualitäten dieser 
Keimsilben bereitzuhalten und diese Eigenschaften zu verkörpern.

Widmung

Wenn wir mit unserer Meditation fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen 
entstandenen Verdienst an alle fühlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie 
befreit werden von dieser zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden 
Widmungs-Gebetes, widmen:

Seite 109



Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Körper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo 
Widme ich zum Wohle aller fühlenden Wesen der drei Bereiche.

Dü sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in 
den drei Zeiten angehäuft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog
Mögen alle fühlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein 
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles 
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fühlenden Wesen, mit ihrem Mitgefühl 
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hörenden Ohren und mit 
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle fühlenden Wesen unsere Mutter waren 
und Sie in dieser zyklischen Welt für eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden 
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle 
Lebewesen erhöhen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern 
waren. Ihre Hilfe und Unterstützung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon 
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefängnis des 
Leidens. Ihre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind 
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu 
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den 
wahren Pfad der Erleuchtung zu führen.

Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der 
Straße. Wir haben die Verantwortung für die Pflege dieser übergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitäten verdanken. Wir 
müssen den Geist der Erleuchtung im Namen aller fühlenden Wesen 
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die 
große Taten durchgeführt haben. Wir müssen Erleuchtung in diesem Leben 
erreichen und ein großer Befreier der fühlenden Wesen sein. Fragen wir die 
Vereinigung der vier Höchsten Objekte – den Lama und die Drei Juwelen – nach 
dem Segen, der Führung und dem Schutz,  werden wir unser Ziel, alle fühlenden 
Wesen zu befreien, erreichen.

Seite 110



Auflösung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, lösen alle fühlenden Wesen in Form von 
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann 
lösen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Ökar auf, der sich 
dann in Licht auflöst, welches in uns hinein fließt (strahlt). Wir denken, dass wir 

Seite 111



die Qualität der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren 
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Rezitation

Aus dieser Meditation entstehen wir dann spontan selbst als die weiße Form von 
Shen Lha Ökar. Wir befinden uns in der Mitte von einem reinen Land, umgeben 
von acht hohen Bergen. Unter uns ist ein kristallklarer See. Wir sitzen auf einer 
weißen Lotusblüte auf einem Sonnen- und Mondkissen.

Wenn wir das Mantra wiederholen strahlt von unserem reinen Land (Mandala) 
regenbogenfarbenes Licht (oder weißes Licht) in alle sechs Bereiche der 
zyklischen Existenz und hilft dort allen Wesen im Sinne von Shen Lha Ökar.

(Auch wenn wir das Mantra in der Nachmeditation, beim Spaziergehen, während 
der Arbeit usw. wiederholen strahlt Licht von uns aus, welches den Wesen in der 
näheren Umgebung hilft.)

AH OM HUNG A AH KAR SA LE ÖD AH YANG OM DHU

Dieses Mantra ist ein Aspekt des Dharmakayas, dem formlosen Aspekt von dem 
Geist aller Buddhas.

Symbolische Bedeutung

Die Bedeutung der Silben ist wie folgt:

AH Urzustand von Kuntu Zangpo (Bön Ku), die unveränderliche 
Essenz, die Leerheit

OM Perfekter Körper (Zog Ku)

HUNG Manifestation oder Emanations-Körper (Tul Ku)

A Erleuchteter des Mitgefühls (Shen Lha Ökar)

AH KAR Reine Natur des Bön (Bön Ku)

SA LE ÖD Klares Licht (Sal Cha)

AH YANG Ungeborene Weisheit (Kye Med)

OM Fünf Körper und fünf Weisheiten (Ku Nga Yeshe Nga)

DHU Bleiben wie es ist, in seiner eigenen Natur (Ne Lug)

Der besondere Vorteil des Mantras ist es, Hindernisse in der Meditation 
abzubauen und Klarheit in der Ansicht zu entwickeln. Es gilt als das Mantra des 
Dharmakayas oder das von Samantabhadra oder das Mantra, das die Ansicht 

Seite 112



entwickelt. Es hat das Wesen der eigentlichen Gottheit Samantabhadra. Sowie 
wir es rezitieren identifizieren wir uns stärker mit dieser Gottheit und allen ihren 
perfekten Qualitäten verbunden.

Widmung

Wenn wir mit unserer Meditation auf die Erzeugung von dem Geist der 
Erleuchtung fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen entstandenen Verdienst an 
alle fühlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie befreit werden von dieser 
zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden Widmungs-Gebetes, widmen:

Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Körper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo 
Widme ich zum Wohle aller fühlenden Wesen der drei Bereiche.

Dü sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in 
den drei Zeiten angehäuft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog
Mögen alle fühlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Dhu Tri Su: Die Rezitation von Ngensong Dong Tuk

Meditationshaltung

Um richtig zu üben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen. 
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hände ruhen mit den 
Handflächen nach oben in unserem Schoß und die Daumen drücken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsäule auf und halten unseren Hals 
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, öffnen unsere 
Schultern, schließen die Augen und lassen Sie den Mund leicht geöffnet.

Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum über unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen 
goldenen Thron, der von Schnee-Löwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein 
Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen.  Darauf visualisieren wir 
Shen Lha Ökar, den Buddha des Mitgefühls, als untrennbar von der realen 
Form unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Körper deutlich in einer weißen 
Farbe und er trägt seine gesamten Ornamente.

Seite 113



Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Ökar uns zugewandt ist. Alle wichtigen 
Linienhalter erscheinen direkt über seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu 
Zangpo, dem ursprünglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Seite 114



Auf der rechten Seite von Shen Lha Ökar sind die Flammen von Feuer und 
Windböen. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen 
Flammen und Böen. Sie tragen Ornamente aus Knochen.  Jede Gottheit hält 
Waffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind 
die 1.002 Erleuchteten, in Mönchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der 
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation 
Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem 
kreisförmigen Regenbogen umgeben.

Auf der linken Seite von Shen Lha Okar, stehen in der Mitte eines Regenbogens 
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Höchste der Khandros, Kalpa 
Sangmo, wird von den Khandros der vier Kasten und den Khandros der drei 
Zeiten umgeben.

Über und hinter ihnen ist Tönpa Shenrab, umgeben von seinen acht großen 
Söhnen und den großen Meistern der drei Fahrzeuge. Ihre Körper sind weiß und 
sie sind in Mönchskutten gekleidet. Jeder hält einen Stab, gekrönt mit einer 
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken 
Hand. Sie stehen übereinander, aber ohne sich zu berühren.

Hinter Shen Lha Ökar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf 
diesem Thron sind die drei höchsten Objekte, die Körper, Geist und Rede der 
Erleuchteten symbolisieren. 

Eine Statue und ein Thangka, die so groß wie ein Berg sind, symbolisieren den 
Körper.

Alle Texte der Lehren, in Tüchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt, 
machen die Geräusche von "Ali" und "Kali"; sie symbolisieren die Rede. 

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen 
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Darüber und dahinter  ist Yum Chenmo Satrik Ersang, Sherab Chamma, die 
große Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mütter
(Chamma Nyer Chig). Sie trägt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von 
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Ökar, im Raum von Flammen und Wind, ist 
Yeshe Walmo, die höchste Beschützerin der Bön-Lehren. Die anderen Beschützer 
der Bön-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches 
das Entfernen von allen Hindernissen für die Praxis darstellt. Wir denken daran, 
dass alle diese Schützer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schützen und zu 
unterstützen.

Seite 115



Diese Visualisierung gilt auch für die anderen vorbereitenden Übungen, die 
nachfolgend beschrieben werden.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein 
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles 
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fühlenden Wesen, mit ihrem Mitgefühl 
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hörenden Ohren und mit 
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle fühlenden Wesen unsere Mutter waren 
und Sie in dieser zyklischen Welt für eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden 
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle 
Lebewesen erhöhen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern 
waren. Ihre Hilfe und Unterstützung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon 
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefängnis des 
Leidens. Ihre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind 
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu 
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den 
wahren Pfad der Erleuchtung zu führen.

Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der 
Straße. Wir haben die Verantwortung für die Pflege dieser übergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitäten verdanken. Wir 
müssen den Geist der Erleuchtung im Namen aller fühlenden Wesen 
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die 
große Taten durchgeführt haben. Wir müssen Erleuchtung in diesem Leben 
erreichen und ein großer Befreier der fühlenden Wesen sein. Fragen wir die 
Vereinigung der vier Höchsten Objekte - den Lama und die Drei Juwelen - nach 
dem Segen, der Führung und dem Schutz,  werden wir unser Ziel, alle fühlenden 
Wesen zu befreien, erreichen.

Auflösung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, lösen alle fühlenden Wesen in Form von 
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann 
lösen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Ökar auf, der sich 
dann in Licht auflöst, welches in uns hinein fließt (strahlt). Wir denken, dass wir 
die Qualität der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren 
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Rezitation

Aus dieser Meditation entstehen wir dann spontan selbst als die Form von 
Sherrab Chamma. Wir befinden uns in der Mitte von einem reinen Land, 
umgeben von acht hohen Bergen. Unter uns ist ein kristallklarer See. Wir sitzen 
auf einer weißen Lotusblüte auf einem Sonnen- und Mondkissen.

Seite 116



Wenn wir das Mantra wiederholen strahlt von unserem reinen Land (Mandala) 
regenbogenfarbenes Licht (oder weißes Licht) in alle sechs Bereiche der 
zyklischen Existenz und hilft dort allen Wesen im Sinne von Sherrab Chamma.

(Auch wenn wir das Mantra in der Nachmeditation, beim Spaziergehen, während 
der Arbeit usw. wiederholen strahlt Licht von uns aus, welches den Wesen in der 
näheren Umgebung hilft.)

Seite 117



Bevor wir die Rezitation beginnen, machen wir das folgende Gebet:

Khor we sem chen tham ched thuk che thar pa den pi pal Shenrab Tönpi ku la 
chak tsal lo. 
Ich mache Niederwerfungen zu Tönpa Shenrab, dem großen Wesen, welcher alle 
fühlenden Wesen durch Mitgefühl befreit.

A KAR A ME TU TI SU NAG PO SHI SHI MAL MAL SO HA

Symbolische Bedeutung

Die Bedeutung der Silben ist wie folgt:

Unter diesen acht Keimsilben stellen die ersten beiden nacheinander Tönpa 
Shenrab und Sherab Chamma, die liebende Mutter, dar und die nächsten sechs 
sind die Keimsilben der Erleuchteten der Sechs Bereiche (Dhulwa Shendrug), 
wobei jeder von ihnen eine Ausstrahlung von Tönpa Shenrab ist, deren Zweck es 
ist, alle fühlenden Wesen zu befreien.

A KAR Reiner Zustand des Geistes

AH ME Klarer Aspekt der Weisheit

DHU TRI SU Reinigung der Leiden der drei niederen Bereiche

NAG PO Beseitigung von negativem Karma

ZHI ZHI Befriedung des Leidens in dieser zyklischen Welt

MAL MAL Bringt Freude und Glück

SO HA Entfernen von allen Missverständnisse und unterscheidendem 
Denken

Dieses Mantra ist mit dem Nirmanakaya oder der körperlichen Manifestation von 
Buddha verbunden  und ist als Reinigungs-Mantra oder das Mantra, das Schutz 
vor negativen Energien bietet, bekannt. Das Mantra kann in vier Gruppen von 
Keimsilben unterteilt werden:

A KAR A ME ist das Gegenmittel.
DHU TRI SU NAG PO steht für die negativen Emotionen, die gereinigt werden.
SHI SHI MAL MAL ist der Nutzen oder das Ergebnis des Mantras.
SO HA schneidet Zweifel, Missverständnisse und falsche Ansichten ab.

Seite 118



Sherrab Chamma

Seite 119



Genauer gesagt, hat jede der Silben die folgende Bedeutung:

A Raum und Sherap Chamma, die liebende Mutter

KAR steht für die Klarheit von Shenla Odkar

A steht für die Methode und Sangpo Bumtri, einer der ursprünglichen 
Buddhas

ME steht für Weisheit und Tonpa Shenrab

Die oben genannten vier Silben bilden die Gegenmittel-Gottheiten und die 
Gegenmittel-Weisheiten.

DHU steht für die Leiden der Höllen-Bereiche

TRI steht für die Bedrängnisse im Bereich der hungrigen Geister

SU vertritt die Leiden der Tier-Bereiche

NAG PO steht für die Leiden der drei höheren Bereiche von Menschen, 
Halbgöttern und Göttern

Hierüber stehen die vier Beschwerden, die von den vier Weisheiten und vier 
Gottheiten der ersten vier Silben gereinigt werden.

SHI SHI überwindet die Beschwerden.

MAL MAL steht für die Glückseligkeit, die nach dem auflösen der Leiden 
entsteht

SO HA steht für die Realisierung der Vereinigung, dem untrennbaren 
Zustand

Widmung

Sobald wir diese Rezitation beendet haben, rezitieren wir das folgende Gebet mit 
tiefer Lobpreisung (zab töd):

A Kar sem nyid nam par dak
A Kar, der reine Zustand des Geistes,

Ah Me ye she öd du sal
Ah Me, die Klarheit und Ausstrahlung der Weisheit,

Dhu Tri Su yi ngen song jong
Dhu Tri reinigt das Leiden der drei niederen Bereiche,

Nag Po le kyi dhig drib dak
Nag Po beseitigt untugendhafte Taten und Verdunkelungen,

Zhi Zhi khor we dug ngal zhi
Zhi Zhi beruhigt das Leiden dieser zyklischen Welt

Seite 120



Mal Mal dhe we sem dang dhen
Mal Mal bringt Freude und Glück,

So Ha lok tok ru ta jom
So Ha unterwirft Missverständnisse und unterscheidende Gedanken.

Dug ngal zhi jed nying po dhi
Dies ist die wesentliche Rezitation um das Leiden zu befrieden.

Khor we ngen song dong tuk ne
Durch das Aufwühlen in den Tiefen der Leiden dieser zyklischen Welt

Dro nam Bön nyid ying su sang gye shok
Mögen alle fühlenden Wesen befreit werden!

Wenn wir mit unserer Meditation fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen 
entstandenen Verdienst an alle fühlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie 
befreit werden von dieser zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden 
Widmungs-Gebetes, widmen:

Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Körper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo 
Widme ich zum Wohle aller fühlenden Wesen der drei Bereiche.

Dü sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in 
den drei Zeiten angehäuft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog
Mögen alle fühlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Die hier vorgestellte Ngöndro-Praxis bietet beginnenden Praktizierenden die 
notwendigen Grundlagen, welche die Tür zu der weiten Welt der Bön-Lehren 
öffnet. Nach dem Erwerb eines Verständnis von Mitgefühl für alle fühlenden 
Wesen als das Herz der Praxis, fragen viele Studenten ihre Lehrer dann, ob sie die
philosophische Grundlage der Lehren beschreiben und weitere Anweisungen für 
die Vertiefung ihrer eigenen Erfahrung geben können.

Diese nächsten Schritte erfolgen durch die tatsächlichen Praktiken (ngo zhi), 
welche das Phowa und die Bardo-Anweisungen, sowie die Einführung in den 
natürlichen Zustand des Geistes (Sem Trid) enthalten. Nachdem wir gründlich 
mit einem gut qualifizierten Lehrer in all diesen Praktiken mit reiner Motivation 
und Mitgefühl für alle fühlenden Wesen trainiert haben, sind wir auf dem besten 
Weg zur Erleuchtung.

Seite 121



Glossar
Bön Eine schamanische Tradition unter dem Namen "Bön" existierte in Tibet 
lange vor dem Yungdrung Bön (ewige Bön), den Lehren von Tönpa Shenrab.

Bön Nyid Natur des Bön oder Natur aller Existenz, sowohl absolut als auch 
relativ.

Bönpo Ein Bön-Praktizierender.

Bön Shen Ein Begriff, der einzigartig im Bön ist, "Shen" kommt von Zhang Zhung
und hat mehrere Bedeutungen. Bön Shen gab die spirituelle Führung bis zu den 
frühen Königen von Tibet. Manchmal kann sich Bön Shen auf einen 
gewöhnlichen Praktizierenden des Bön beziehen, aber hier bezieht es sich auf die 
Meister, welchen die hohen Realisierungen (Bön Shen Rigzin) erreicht haben.

Chamma Liebevolle Mutter. Sie ist die Chefin aller weiblichen Gottheiten im Bön 
und auch die Mutter (yum) aller Erleuchteten der drei Zeiten (Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft). Sie ist auch als Yum Chen Sherab Chamma bekannt, 
die große liebende Mutter der Weisheit. Ihre 21 Manifestationen sind als Chamma
Nyer Chig bekannt.

Changbu Ein Changbu ist ein Darbringungs-Objekt aus tsampa (geröstetes 
Gerstenmehl) hergestellt. Darauf werden die fünf Finger-Abdrücke geprägt, die 
unsere fünf Sinne darstellen: Sinn des Körpers (zug), Sinn des Hörens (da), Sinn 
des Geruchs (di), Geschmackssinn (ro) und Sinn des Fühlens (reg ja). Es wird 
den bösen Geistern, welche Krankheiten verursachen, angeboten, um sie zu 
zähmen und sie zufrieden zu stellen.

Chok Chu Dewar Shekpa oder Chok Chu Sangye Die Erleuchteten der zehn 
Richtungen. Die vier Himmelsrichtungen und die vier Zwischen-
Himmelsrichtungen zusammen mit oben und unten bilden die zehn Richtungen. 
Jede dieser zehn Richtungen ist mit zahlreichen Erleuchteten angefüllt.
Umrunden. Siehe Kor Ra.

Dho Im Allgemeinen bezieht sich Dho auf Text. Hier umfasst es die 
philosophischen Lehren des Bön. Die Dho-Schule wurde vor allem durch Tönpa 
Shenrab in seinem dritten Drehen des Rades des Bön gelehrt und wird in die 
äußeren (dho), inneren (nag) und geheimen (Dzogchen) Lehren unterteilt.

Dol Lam Dzogpa Chenpo Pfad der Selbstbefreiung. Nach dem Dzogchen sind die 
fünf Gifte und die unreinen Visionen ohne die Anwendung der Methoden der 
Entsagung oder der Umwandlung zu überwinden, indem wir die Dinge in ihrem 
wahren Zustand, der "Natur, wie sie sind", belassen. Das bedeutet, eine Methode 
anwenden, die allen Dingen erlaubt, sich selbst zu befreien.

Dzogchen Große Vollkommenheit. Die höchste oder neunte Ebene des Bön.

Seite 122



Gang Ti Se Mount Kailash. Ein sehr heiliger Berg der Bönpos, verbunden mit 
Zhang  Zhung Meri, einer Gottheit, die heute noch dort wohnt. Sein Name, 
Gang Ti Se, ist aus der Sprache von Zhang Zhung entstanden: "Ti" bedeutet 
Berg aus Eis und "Se" bedeutet Gott oder Gottheit.

Gom Lam Pfad der Meditation. Die Höchste und vierte Stufe auf dem Pfad des 
Trainings.

Gong Ter Geist-Schatz. Spontan entstanden in den meditativen Erfahrungen von
großen Meistern, gegeben in Lehren wie der Poesie oder dem Prosa.

Gyur Lam Ngag Pfad der Umwandlung. Following the pathway of transformation 
means to practice according to the Tantric view, Dem Pfad der Umwandlung zu 
folgen, bedeutet nach der tantrischen Sichtweise zu üben, das ganze Universum 
in seiner wahren Natur und die reine Dimension der Existenz (dag zhing) zu 
realisieren, um alle fühlenden Wesen von ihrer gewöhnlichen Ebene in ihrer 
wahren Gestalt in Gottheiten zu verwandeln und die fünf Gifte in die fünf 
Weisheiten zu verwandeln.

Jor Lam Pfad der Vorbereitung. Der Zweite der vier Ausbildungs-Pfade zur 
Erleuchtung.

Karma Handlung. In einem allgemeineren Kontext bezieht Karma auf das Gesetz 
von Ursache und Wirkung.

Khadro Himmels-Wandlerin. Weibliche Manifestationen der Erleuchteten, die 
Praktizierende in dieser zyklischen Existenz zu schützen. In der tantrischen Sicht
sind khadros die Quelle der Vollendung (ngodup) und auch unsere inneren 
Zufluchts-Felder.

Kongpo Bön Ri In dem Kongpo-Tal hat Tönpa Shenrab während seines Besuchs 
in Tibet, nach der Unterwerfung von den lokalen bösen Geistern und dem Dämon
Khyabpa und dem Geben der grundlegenden Lehren des Bön, den Berg (Muri 
Mukpo Tse) als heiligen Wallfahrtsort gesegnet. Seitdem hat es als Kongpo Bön 
Ri, als der Bön-Berg Kongpo bekannt. Bis zum heutigen Tag wird er das ganze 
Jahr von Bönpo-Pilgern aus ganz Tibet besucht.

Kor Ra Umrunden. Zu Fuß oder mit Verbeugungen um ein heiliges Objekt oder 
um einen herum gehen. Dies ist eine traditionelle Praxis zur Ansammlung von 
gutem Verdienst und der Reinigung von karmischer Negativität. Praktizierende 
umrunden Tempel, Stupas oder heilige Berge.

Kuntu Zangpo All-Guter. Generell bedeutet dies der reine Status des 
ursprünglich Erleuchteten, aber es bezieht sich auch auf den heiligen, zentralen 
Teil des Berges Kongpo Bön Ri, wo es ist einen ganz besonderen Felsen gibt, in 
den Tönpa Shenrab die Energie und Segen seines Weisheits-Geistes übertragen 
hat und wo er auch mehrere heilige Objekte versteckte. Seitdem ist er als das 
Herz von Kuntu Zangpo bekannt.

Seite 123



Lam Ma Zhugpa Nicht-Pfad. Eine Person wird als "Nicht-Pfad" bezeichnet, wenn 
er oder sie nicht praktizieren wird und somit nie Selbstverwirklichung erreicht.

Lama Höchste Mutter. Ein spiritueller Lehrer von höchster Wichtigkeit für einen 
Praktizierenden.

Lamai Naljor Praxis der Verbindung mit dem Lehrer.

Lop Lam Pfad des Trainings. Es gibt vier Ausbildungs-Pfade: tsog lam, jor lam, 
thong lam und gom lam. Highly realized practitioners who have achieved the 
mind of enlightenment and realized the nature of mind are on the path of 
training, or lop lam. Höchst verwirklichte Praktizierende, die den Geist der 
Erleuchtung erreicht haben und die Natur des Geistes realisiert haben, sind auf 
dem Pfad des Trainings oder lop lam.

Lued oder Tue Lued m Allgemeinen gibt es viele Formen der lued, die als 
Darbringungs-Objekte aus tsampa gemacht werden. Es ist eine besondere Form 
der lued, tue lued genannt, ist eine Darstellung des eigenen Körpers. Das 
Segens-Wasser, angewendet auf das tue lued von jemandem, wäscht 
Krankheiten, Negativität und schlechtes Karma aus der Vergangenheit weg und 
man bietet dieses mit Widmungs-Gebeten den niederen Geistern an.

Lung Mündliche Übertragung. Das laute Vorlesen eines Lehr-Textes von einem 
Lama an seine Schüler, um so die Schüler mit der Linie zu verbinden.

Mi Lop Lam Jenseits des Training-Pfades, der resultierende Zustand der 
Erleuchtung.

Naza Gö Drug Die sechs Gewänder, die von Mönchen getragen werden. Diese 
speziellen Mönchskutten sind: die Lotus Krone (padzhu), der gelbe oberen 
Mantel (medgö), der nur bei speziellen Zeremonien getragen, aber zu allen Zeiten 
mitgeführt wird, die obere rote Robe (meyog), welche die ganze Zeit getragen wird 
(auch als zen bekannt), das obere Shirt (tögag), das bei Bönpo-Mönchen meist 
blau ist, der untere Mantel (mäsham) in kastanienbraunen Farben (auch als 
shamthap bekannt), und die Schuhe (pälham), die hauptsächlich aus Gras oder
Wolle sind. Dies sind die Gewänder, welche die Mönche zu tragen können, die 
entstanden sind, als Tönpa Shenrab auf sein fürstliches Leben verzichtete.

Olmo Lung Ring Ein erleuchtetes Reich, der Geburtsort von Tönpa Shenrab und 
die ursprüngliche Quelle des Bön (siehe Kapitel 1).

Om In der Bön-Tradition stellt die Silbe Om die fünf perfekten Körper und die 
Weisheit der Erleuchteten dar. Diese fünf Körper sind: der ursprüngliche Zustand
des Weisheits-Körpers (Bön ku), der vollkommene Körper (zog ku), der 
Manifestations-Körper (tul ku), der Körper, der von seiner Natur her rein ist 
(ngowo nyi ku) und der absolute perfekte Körper, frei von den spontan 
auftretenden Trübungen (ngon par jangchup pi ku).

Seite 124



Parchin Chu Zehn transzendentale Methoden: (1) Großzügigkeit (jinpa), (2) Moral 
(tsultrim), (3) Geduld (zödpa), (4) Begeisterung (tsondu), (5) Konzentration 
(samten), (6) Kontemplation (top), (7) Mitgefühl (nyingje), (8) Hingabe (monlam), 
(9) Methoden und Mittel (thab), (10) Weisheit (sherab).

Pong Lam Dho Der Pfad der Entsagung. Dem Pfad der Entsagung zu folgen, ist  
nach der Schule des mittleren Weges, die höchste Ebene in der Dho-Tradition.

Rinchen Ze Nga Die Fünf Kostbarkeiten. Dies sind die fünf Objekte jeder Mönch 
haben muss: eine Rasierklinge (pudri), Nähnadeln (khap), eine Vase für Segend-
Wasser (trubum), einen Stab mit einer Stupa gekrönt (kharsil oder höru), der als 
Objekt verwendet werden kann, um Gebete zu drehen und eine Bettelschale 
(zhikur oder lhungze), um für Nahrung zu bitten.

Rinpoche Wertvoller. Ein Ehrentitel, am häufigsten verwendet, wenn es um 
einen wieder zu Fleisch gewordenen Lama handelt.

Sangye Die/der Erleuchtete/n. Einer, der komplett von Verunreinigungen 
gereinigt ist und der alle Qualitäten, wie allwissende Weisheit und Mitgefühl, der 
Vollkommenheit erreicht hat und voll erleuchtet ist.

Semchen Thamched Alle fühlenden Wesen. Jene Wesen, die noch nicht frei von 
der Unwissenheit sind und die unter den Ergebnissen der eigenen Untaten in 
dieser zyklischen Welt leiden.

Terma Wiederentdeckter Schatz. Ein Terma ist jedes Objekt, wie eine Statue oder
ein Text von großen Meistern, das als verborgener Schatz entdeckt wird.

Tertön Schatz-Offenbarer oder Wiederentdeckungs-Meister; derjenige, der heilige
Objekte findet oder entdeckt, die in der Vergangenheit verborgen wurden, oft in 
Zeiten, in denen Bönpos verfolgt wurden. Tertöns sind in der Regel 
Reinkarnationen oder Manifestationen der früheren Meister, welche die Schätze 
versteckt haben.

Thong Lam Pfad des Sehens. Die dritte Stufe des Training-Pfades zur 
Erleuchtung.

Tönpa Shenrab. Gründer und erleuchteter Lehrer des Bön.

Torma; Red Torma Darbringungs-Kuchen. Ein Torma ist ein Darbringungs-
Objekt aus tsampa gemacht. Tormas sind oft rot lackiert, um Blut zu 
symbolisieren. Einige böse Geister und lokale Gottheiten können nur durch Blut-
Opferungen gezähmt werden. Seit der Zeit von Tönpa Shenrab's Besuch in Tibet 
haben sind die Blut-Opferungen durch rote Tormas ersetzt worden, so dass keine
Tiere mehr getötet werden.

Trid Belehrungen oder der Unterweisungen. Die Methode folgt wang oder lung 
und gibt klare und detaillierte Anweisungen, um den Schülern die Lehren der 
ununterbrochenen Linie zu übertragen.

Seite 125



Tsang Tsukpa Ordinierter Mönch. Einer der durch Gelübde, den Eintritt in das 
monastische Leben und dem striktem Einhalten der Praxis und der Studien, das 
weltlichen Leben aufgegeben hat.

Tsog Lam Pfad der Ansammlung. Der erste Pfad der vier Trainings-Pfade zur 
Erleuchtung.

Tul Ku Manifestations-Körper eines Erleuchteten.

Wang Einweihung. Eine Ritual-Zeremonie, bei der ein Lama seine Schüler in die 
Praktiken einer bestimmten esoterischen Tradition einweiht, indem er sie mit 
seiner Linie verbindet; Einführung der Schüler in ihre persönliche Eigen-Natur.

Yeshe Nga Die fünf Weisheiten:

Die Weisheit der Leerheit (Tongnyid Yeshe) ist der leere Aspekt des Geistes;

Die spiegelgleiche Weisheit (Melong Yeshe) ist der klare Aspekt des 
Bewusstseins (Rigpa), mit der die Natur des Geistes realisiert wird;

Die Weisheit der Gleichheit (Nyamnyid Yeshe) ist die Vereinigung des 
Bewusstseins (Rigpa) mit dem leeren Aspekt der Natur des Geistes;

Die Weisheit der Unterscheidung (Sortog Yeshe) ist die klare Erkenntnis des 
Unterschieds zwischen dem klaren Aspekt des Bewusstseins (Rigpa) innerhalb
der leeren Natur des Geistes;

Die vollendete Weisheit (Jadrub Yeshe) ist die spontan entstehende perfekte 
Aktion von Weisheit und Mitgefühl im ihrem ursprünglichen Zustand.

Yulchok Ne Zhi Die vier Höchsten Objekte. Im Allgemeinen werden damit die 
Objekte bezeichnet, welche die höchsten heiligen Objekte sind. In diesem Fall 
werden die vier Höchsten Objekte auch die vier Juwelen genannt. Diese sind: (1) 
Sangye, die/der Erleuchtete/n, (2) Bön, die Lehren, (3) Yungdrung Sempa, 
diejenigen, die den Geist der Erleuchtung erreicht haben, (4) der Lama oder 
Wurzel-Lehrer.

Yungdrung Ein Begriff aus der Bön-Religion. Seine symbolische Bedeutung ist 
einzigartig im Bön: "yung" ist die ungeborene, absolute Wahrheit, frei von Eigen-
Natur und "drung" ist ständiges Erscheinen, daher ist Bön die Vereinigung der 
zwei Wahrheiten: die absolute Wahrheit und die relative Wahrheit.

Yungdrung Bön Ewiger Bön. TDie Lehren von Tönpa Shenrab, die einheimische 
Religion Tibets.

Yungdrung Chag Shing Einzigartiges Symbol des Bön. Ein heiliges Objekt, das 
von Tönpa Shenrab in seiner rechten Hand gehalten wird und welches das 

Seite 126



Drehen vom Rad des Bön symbolisiert. Das yungdrung chag shing hat zwei 
yungdrungs, jeweils eins an jedem Ende.

Yungdrung Sempa Yungdrung-Gleichgesinnte. Diejenigen, die das Herz und den 
Verstand der Erleuchteten erreicht haben und zumindest die erste Stufe des 
Weges, tsok lam, oder den Pfad der Ansammlung erreicht haben. Diejenigen, die 
ihre Praktiken machen, um die Erleuchtung zum Wohle aller fühlenden Wesen zu
erlangen.

Zhang Zhung Quelle des Bön in Tibet. Das Reich Zhang Zhung existierte bis zum
Ende des achten Jahrhunderts, nach dem Tod von Ligmincha, seinem letzten 
König, wurde es in Tibet integriert. In früheren Zeiten war das Königreich von 
Zhang Zhung das am nächsten benachbarte Land zu Tibet, das von dem erweitert
wurde, was heute als der obere Teil des nordwestlichen Tibets bekannt ist, durch 
Teile von Nepal und Nordindien (Kashmir, Ladakh, Zanskar, Kinnaur, Spiti, etc.), 
Pakistan (Kaschmir) und China (die Karakorum-Bereich). Mount Kailash war das 
Zentrum von Zhang Zhung.

Die meisten der Bön-Lehren wurden aus der Sprache von Zhang Zhung ins 
Tibetische übersetzt.

Seite 127


	Inhalt
	Vorwort
	Danksagung
	Über den Autor
	Einführung
	Ursprung und Geschichte des Bön
	OLMO LUNG RING
	TÖNPA SHENRAB MIWO CHE GRÜNDER DER BÖN-RELIGION
	Bön-Lehren und ihre Geschichte
	Die verborgenen Schätze des Bön

	Der richtige Weg, um die Bön-Lehren zu erhalten
	Die reine Haltung von Lehrer und Schüler
	Die Reine Haltung der Erleuchteten
	Der tantrische Weg der Reinigung von unseren Ansichten

	Die richtige Motivation der Schüler
	Die erforderlichen Qualitäten von Studenten
	Eigenschaften die zu vermeiden sind
	Die drei Fehler des Behälters
	Neun Fehler die zu vermeiden sind


	Eigenschaften die zu erreichen sind
	Das Wissen der Durchführung (Zinpi Lo)
	Das Wissen des Verstehens (Bardu Togpi Lo)
	Das Wissen der Realisierung (Togpi Lo)

	Qualitäten die von den Lehrern kultiviert werden

	Vierfache Praxis um unseren Geist zu trainieren
	Das Realisieren der Seltenheit eines perfekten menschlichen Körpers
	Die acht Bedingungen
	Der Höllen-Bereich
	Der Bereich der hungrigen Geister
	Der Bereich der Tiere
	Der Bereich der langlebigen Götter
	Das Fehlen von Erleuchteten
	Das Fehlen der Lehren
	Keine guten gesundheitlichen Bedingungen
	Falsche Ansichten gegenüber den Lehren haben

	Die Zehn Vollkommenheiten

	Realisierung der Natur der Vergänglichkeit des Lebens
	Realisierung der Quellen des Leidens in dieser zyklischen Welt
	Leiden durch die Vier Fehler
	1. Das Leiden der Geburt (Kyewe Dhug Ngal)
	2. Das Leiden des Alters (Gepi Dhug Ngal)
	3. Das Leiden an der Krankheit (Nawe Dhug Ngal)
	4. Leiden am Tod (Chiwe Dhug Ngal)

	Das Leiden durch die Angst
	Das Leiden durch die Gedanken über das Getrenntsein von den Liebsten
	Das Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bedürfnissen
	Das Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums

	Das Verständnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung
	Die untugendhaften Taten
	Die Fünf Gifte
	Die drei untugendhaften Taten des Körpers
	Die vier untugendhaften Taten der Rede
	Die drei untugendhaften Taten des Geistes

	Die zehn tugendhaften Taten


	4 Neun Grundübungen
	ERZEUGUNG VON DEM GEIST DER ERLEUCHTUNG
	Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Rezitation
	Auflösung
	Widmung


	ZUFLUCHT NEHMEN
	Wie sollten wir auf die Zuflucht meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Rezitation
	Auflösung
	Widmung


	BEKENNEN
	Wie sollten wir auf das Bekennen meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Rezitation
	Auflösung
	Widmung


	MANDALA DARBRINGUNG
	Wie wird die Mandala-Darbringung ausgeführt
	Meditationshaltung
	Visualisierungen und Rezitationen
	Auflösung
	Widmung


	VERBINDEN MIT DEM LEHRER
	Wie sollten wir auf das Verbinden mit dem Lehrer meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierungen und Rezitationen
	Auflösung
	Widmung


	NIEDERWERFUNGEN
	Wie macht man Niederwerfungen
	Kurze Niederwerfungen
	Vollständige Niederwerfungen
	Rezitationen
	Widmung


	Die drei Herz Mantras
	Verwendung der drei Herz Mantras

	Drei wesentliche Mantras
	A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA
	OM MA TRI MU YE SA LE DU
	AH A KAR SA LE Ö A YANG OM DU
	NAMPAR GYALWA
	Hundert Silben Reinigungs-Mantra

	Sa Le Öd: Die Rezitation des Erleuchteten des Mitgefühls
	Meditationshaltung
	Visualisierung

	Ma Tri: Die Rezitation von Dhechok Rinchin Dolma
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Auflösung
	Rezitation
	Symbolische Bedeutung
	Widmung
	Auflösung
	Rezitation
	Symbolische Bedeutung
	Widmung

	Dhu Tri Su: Die Rezitation von Ngensong Dong Tuk
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Auflösung
	Rezitation
	Symbolische Bedeutung
	Widmung


	Glossar

