Offne das Tor zum Bon

Latri Khenpo
Geshe Nyima Dakpa Rinpoche
Snow Lion Publications

Sherrab Chamma - Mutter aller Buddhas

Seite 1



OM MAWA MADE MAHI MOHA EMAHO MAYE RUPA YETA DUDU SOHA

Ithaca, New York
Boulder, Colorado
Snow Lion Publications

P.O. Box 6483

Ithaca, NY 14851 USA

(607) 273-8519
www.snowlionpub.com

Copyright © 2005 Latri Nyima Dakpa

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf durch reproduziert werden jedes Mittel ohne
vorherige schriftliche Genehmigung des Herausgebers.

Gedruckt in Kanada auf sdurefreiem Recyclingpapier.

ISBN-10 1-55939-246-0
ISBN-13 978-1-55939-246-4

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data
Dakpa, Nyima, 1962.

Opening the door to Bén / Nyima Dakpa.
p. cm.
ISBN-13: 978-1-55939-246-4 (alk. paper)
ISBN-10: 1-55939-246-0 (alk. paper)
1. Spirituelles Leben - Bon (tibetische Religion) I. Titel.
BQ7982.2.D35 2006
299.5'4—dc22 2005026683

Inhalt

Vorwort

Danksagung
Uber den Autor

Einfihrung

1 Ursprung und Geschichte des Bon

Olmo Lung Ring
Toénpa Shenrab Miwo Che, Griinder der Bén-Religion

Bon-Lehren und ihre Geschichte
Die verborgenen Schétze des Bo6n

2 Der richtige Weg, um die Bon-Lehren zu erhalten

Die reine Haltung von Lehrer und Schiler
Die Reine Haltung der Erleuchteten
Der tantrische Weg der Reinigung von unseren Ansichten

Seite 2



Die richtige Motivation der Schiler
Die erforderlichen Qualitdten von Studenten
Eigenschaften die zu vermeiden sind
Die drei Fehler des Behélters
Neun Fehler die zu vermeiden sind
Eigenschaften die zu erreichen sind
Das Wissen der Durchfihrung (Zinpi Lo)
Das Wissen des Verstehens (Bardu Togpi Lo)
Das Wissen der Realisierung (Togpi Lo)
Qualitiaten die von den Lehrern kultiviert werden

3 Vierfache Praxis um unseren Geist zu trainieren

Das Realisieren der Seltenheit eines perfekten menschlichen Koérpers
Die acht Bedingungen
Die Zehn Vollkommenheiten
Realisierung der Natur der Vergénglichkeit des Lebens
Realisierung der Quellen des Leidens in dieser zyklischen Welt
Das Leiden durch die Vier Fehler
Das Leiden durch die Angst
Das Leiden durch die Gedanken tiber das Getrenntsein von den Liebsten
Das Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bedurfnissen
Das Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums
Das Verstdndnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung
Die untugendhaften Taten
Die Funf Gifte
Die drei untugendhaften Taten des Koérpers
Die vier untugendhaften Taten der Rede
Die drei untugendhaften Taten des Geistes
Die zehn tugendhaften Taten

4 Neun Grundiibungen

Vorbereitende Ubung 1: ERZEUGUNG VON DEM GEIST DER ERLEUCHTUNG
Vorbereitende Ubung 2: ZUFLUCHT NEHMEN
Vorbereitende Ubung 3: BEKENNEN
Vorbereitende Ubung 4: MANDALA DARBRINGUNG
Vorbereitende Ubung 5: VERBINDEN MIT DEM LEHRER
Vorbereitende Ubung 6: NJEDERWERFUNGEN
Vorbereitende Ubungen 7-9: Die drei Herz Mantras
Glossar

Vorwort

Von Seiner Heiligkeit dem 33. Menri Trizen, Abt von Menri
In diesem Buch hat Latri Khenpo Geshe Nyima Rinpoche Dakpa sowohl die
aufSeren und inneren grundlegenden Praktiken des Bén beschrieben. Dies sind

Seite 3



Methoden, um Erleuchtung zu erlangen und sich, durch den Anschluss an einen
Lehrer als die Quelle der Weisheit und die Realisierung von weiteren Gewinnen
durch die Praxis, von den Leiden der zyklischen Existenz zu befreien.

Kurz gesagt, sollten alle Taten auf Tugend beruhen und der wahre Weg sollte mit
reiner Absicht verfolgt werden. Man beginnt mit der vierfachen Praxis der
dufderen vorbereitenden Ubungen, um die gewdhnlichen Gedanken zu zdhmen.

AnschliefSend Uibt man die Erzeugung des Geistes der Erleuchtung, die der
Eintritt in den Pfad der gréfSeren Fahrzeuge ist, und die Praxis der Lamai Naljor,
durch die man die Selbst-Verwirklichung erreichen kann, und alle anderen
inneren Grundiibungen, die folgen.

Dieses Buch wird von grofdem Nutzen fiir Praktizierende sein, sowohl fiir einen
selbst als auch um anderen richtig zu helfen. Mit Anerkennung und Segen,

33. Menri Trizen Lungtok Tenpai Nyima Rinpoche
Spiritueller Leiter des Bén

Danksagung

Im Winter 2000 reiste ich nach Los Angeles, da ich mich einer Operation
unterziehen musste. Danach erholte ich mich und ruhte mich aus in der Heimat
von meinen Student David Peteler. Wahrend dieser Zeit, ermutigte David mich,
dieses Buch zu starten - ein Buch, das ich schon lange zu schreiben geplant
hatte - um eine Einfihrung und eine Tlr zur der Ansicht und der Praxis des Bon
zu bieten. Seine Bereitschaft, bei dem Projekt zu helfen, ermutigte mich, den
ersten Entwurf zu beginnen. Er hat sehr erfreut lange Stunden gearbeitet, um
meine Notizen einzugeben und den ersten Entwurf des Textes zu bearbeiten. Ich
mochte mich bei ihm flir seine Zeit und Mtihe bedanken. Ich bedanke mich auch
bei seiner Frau Deborah fiir ihre Geduld, ihre Flursorge fir meine Gesundheit
und ihrem Beitrag zur Erleichterung meines Aufenthalts.

Ich moéchte meiner langjdhrigen Gastgeberin, Barbara Bradshaw, fiir ihre grofien
Unterstiitzungen bei meinen Reisen, um in den USA zu lehren und zu arbeiten,
danken. Sie hat sich in vielerlei Hinsicht um mich gekiimmert. Ich danke ihr
auch speziell fir die weitere Bearbeitung meines Buches wihrend meines
Aufenthalts in ihrem Haus, was viele ntitzliche Anregungen und Korrekturen zur
Folge hatte.

Die Hauptarbeit bei der Bearbeitung dieses Buch wurde von meiner langjahrigen
Freundin Sue Anna Harwood gemacht. Sie verbrachte viele Stunden mit der
Bearbeitung und der Bereitstellung von Anregungen und Klarstellungen. Ich
schétze ihre Unterstiitzung aus dem Kern meines Herzens. Leider verstarb Sue
Anna, bevor sie sehen konnte, wie diese Arbeit vertffentlicht wurde.

Seite 4



Ich danke Anita Guzmann flr ihre fleiffigen Stunden, um das Manuskript von
Anfang an zu bearbeiten und formatieren. Sie arbeitete begeistert auf jeder
Ebene, um die Vollendung des Skripts zu erreichen.

Ich danke meinem Gastgeberin und Untersttitzerin Elisabeth Adelsberger, die
mich ermutigt und unterstiitzt hat und alle meine Beduirfnisse wahrend meines
Aufenthalts in ihrem Haus in Wien, Osterreich, erleichtert hat. Ich danke auch
ihrem Sohn Stephan, der viel Zeit an seinem Computer verbracht hat, um mir zu
helfen.

Ich moéchte Nyima Woser Chékhortshang fiir die Dateneingabe und die
redaktionelle Unterstiitzung danken.

Ich méchte Herrn und Frau Huang fur die grofdztigige Bereitstellung von ihrer
Heimat und ihrer perfekte Gastlichkeit in Great Neck, NY, die es mir ermdglichte,
die endgultige Bearbeitung abzuschliefden, danken.

Ich méchte David Kozowski fiir seine unermuidlichen Anstrengungen in der
letzten Bearbeitung und alle seine redaktionelle Unterstiitzung danken.

Last but not least, m6chte ich Geshe Denma Gyaltsen La, der Abt von dem Zhu
Ri Sheng Yungdrung Kundak Ling Bén Kloster in Sikkim, Indien, der mich seit
mehreren Jahren wahrend meiner Reisen fiir Lehre und Arbeit begleitet und
unterstiitzt hat, danken. Er war mir immer eine echte Unterstiitzung und
Ermutigung. Er hat mit mir, und all den anderen an diesem Buch beteiligten,
gearbeitet um das Projekt voranzubringen und immer auf allen Ebenen, je nach
Bedarf, geholfen. Ich bin sehr dankbar fiir seine wahre Liebe und Gtute. Dieses
Buch wtirde es ohne seine fleifSigen Bemtihungen und Unterstiitzung nicht
geben.

Es gibt viele andere Menschen, die wesentlich zu diesem Buch beigetragen
haben, deren Namen aber hier nicht erwdhnt werden. Ich danke ihnen allen.
Ohne die unermudliche Hilfe und Unterstiitzung dieser vielen Menschen ware
dieses Buch nicht geschrieben und veréffentlicht worden.

Es ist meine grofSte Hoffnung, dass wer immer auch dieses Buch liest, einen
gewissen Nutzen aus ihm in seiner Praxis gewinnen wird.

Mu Tsuk Mar Ro (Mégen alle Wesen glucklich sein).

Latri Khenpo Geshe Nyima Dakpa

Uber den Autor

In der tibetischen Tradition ist das Wissen der Schiiler tiber die Linie und die
personliche Geschichte eines Lehrers wichtig, zum Teil, weil es das Vertrauen im
Hinblick auf die Authentizitat und Qualifikationen des Lehrers einflof3t. Wahrend

Seite 5



dieses Thema weiter unten noch ausfiihrlicher behandelt wird, kann die folgende
Autobiographie nuitzlich in dieser Hinsicht sein.
Die Editoren

Mein Name ist Latri Khenpo Nyima Dakpa Rinpoche. Ich bin der Abt und
Linienhalter von dem Latri-Kloster in dem Gebiet von Derge in der Kham-Region
in Ost-Tibet.

Ich wuchs in der ersten Bén-Flichtlingsgemeinschaft in Nepal, in Dorpatan
gelegen, auf. Meine Familie gehort zu den Linienhaltern der Latri-Linie. Mein
Vater, Latri Gyaltsen Nyima, war die dritte Reinkarnation von Tsultrim Phuntsok,
ein grofSer Praktizierender von Ost-Tibet. Als ich sechs Jahre alt war, begann ich
lesen und schreiben auf Tibetisch zu lernen. Zu dieser Zeit begann ich auch
meine religidsen Studien unter der Leitung meines Vaters und Tsultrim Nyima
Rinpoche, der Abt des Klosters Dorpatan. Als ich dreizehn war, zog ich mit meiner
Familie nach Kathmandu, Nepal, wo ich in einem Pullover-Geschéaft gearbeitet
habe und auch die Kunst des Teppich-Designs beherrscht habe.

Die Bonpos (Anhanger des Bon) in Kathmandu lebten urspriinglich im Gebiet von
Dorpatan. Die meisten von ihnen sind Anhé&nger des Tewa-Kloster in Hoch-Tibet.
Mein Vater hatte die Position eines Lamas im Tewa-Kloster. Da es zu diesem
Zeitpunkt keine anderen Bon-Kloster in Kathmandu gab, ilbernahm er die
Verantwortung flr alle religiésen jahrlichen Bon-Aktivitdten. Sein Ziel war es, die
Bonpo-Gemeinde nahe beieinander zu halten, damit die jungen Menschen in der
Gemeinde eine feste Verbindung zu ihrer urspriinglichen Bén-Kultur haben. Aus
diesem Grund kiimmerten sich er und drei Altesten aus der Bénpo-Gemeinde Te
Bén Kyi Dug um alle spirituellen Zeremonien fir die Menschen Tewa, bis er 1987
starb.

Diese Organisation ist heute noch aktiv in Kathmandu. Sie beteiligt sich an allen
religiésen Aktivitdten des Triten Norbutse-Klosters und bietet den Bénpos so viele
Moéglichkeiten wie moglich.

Als ich finfzehn war, nahm mich mein Vater mit ins Menri-Kloster in Dolanji,
Himachal Pradesh, Indien, um dort als Ménch ordiniert und erzogen zu werden.
Da mein Vater alter wurde und nicht wusste, was in der Zukunft los in Tibet
passieren wird, wollte er, dass aus mir ein spiritueller Meister und qualifizierter
religiéser Praktizierender wird, so dass ich im Dienst bei der Bénpo-Gemeinde
sein koénnte. Allerdings bekam ich grofSes Heimweh und ging schliefSlich wieder
nach Hause in Kathmandu zurtck.

Im Jahr 1977 sandte der Senior Menri Lopon, H.E. Sangye Tenzin Rinpoche, eine
Botschaft an meinen Vater und fragte ihn, warum ich kein Ménch werden will.
Mein Vater brachte dann zum Ausdruck, dass es sein Wunsch ist, dass ich
zurlck ins Kloster gehe, um ein voll ordinierter Ménch zu werden. Ich war von
diesem sehr bertihrt und ich erkannte, dass es als dltester Sohn, mit dem Namen
des Linienhalters Latri, meine Pflicht war, Ménch zu werden und den Bénpos zu
dienen. Ich wusste in meinem Herzen, dass es die richtige Zeit flir mich war,
diese Verantwortung zu Uibernehmen. Noch am selben Abend, bei einem

Seite 6



Familientreffen, sprach mein Vater tiber die Nachricht von Ponlop Sangye Tenzin
Rinpoche und fligte hinzu, dass es schon immer sein Wunsch gewesen ist, dass
ich ein Ménch werde. Er sagte: "Wenn du die Ménche Geliibde einnimmst, wirde
mich dies gliicklicher machen, als wenn mir die Grofe eines Schaf Kopfes in Gold
gegeben wird". Meine ganze Familie hat mich ermutigt, die Herausforderung
anzunehmen, und ich beschloss die Riickkehr ins Menri Kloster von Dolanji.

Im September 1977 kam ich im Menri-Kloster an und besuchte Seine Heiligkeit
den 33. Menri Trizin, Sangye Tenzin Rinpoche, das geistliche Oberhaupt der Bon-
Tradition. H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche, der Schulleiter des Klosters
und H.E. Sangye Tenzin Rinpoche begriifsten mich und segneten mich mit den
traditionellen weifen Schals. Meine Tante und ich besuchten Sangye Tenzin
Rinpoche und baten um ein Segens-Gebet, welches es mir erlaubt, meinen
Wunsch, Ménch zu werden, zu erflillen. Als Reaktion versprach H.E. Sangye
Tenzin Rinpoche mir ein kostbares Geschenk und er schiittete eine ganze Vase
mit gesegnetem Wasser Uiber meinen Kopf.

Wéahrend der Feier des tibetischen Neujahrs, am Geburtstag des Zweiten Lords,
Nyamed Sherab Gyaltsen, welches der finfte Tag des ersten Monats nach dem
tibetischen Kalender ist, nahm ich die Geltibde, ein M6énch von H.H. von dem 33.
Menri Trizin und von H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche zu werden. Seit
diesem Tag hat sich H.H. der 33. Menri Trizin, das geistliche Oberhaupt des Bon,
um mich gekiimmert und mich angeleitet.

Im Jahr 1978 war ich unter den ersten Studenten der neu gegriindeten Bon-
Dialektik-Schule, einer Klosterschule, wo Philosophie (Dho, Ngag und Dzogchen),
Astrologie, Medizin, und all die anderen traditionellen Bén-Disziplinen gelehrt
werden. Dort erhielt ich alle meine Lehren von H.E. Yongzin Tenzin Namdak
Rinpoche und Lharam Geshe Yungdrung Nam Gyal.

Ich habe mich verpflichtet, keinen Urlaub vor Abschluss der Bon-Dialektik-
Schule zu nehmen. Auch als meine Eltern mich in einem Brief fragten, ob ich das
tibetische Neujahrsfest mit der Familie feiern kénnte, hielt ich dieses Versprechen
und habe mich ihnen nicht angeschlossen. ch wollte bis 1987, nach dem Erhalt
meines Geshe-Titels, der einem Ph.D.-Titel entspricht, nicht nach Hause
zuruckkehren.

Seit 1978 bin ich von H.H. dem 33. Menri Trizin bei der Verwaltung des
klosterlichen Zentrums sowie der Central-School fiir die Tibeter (CST) in Dolanji
unterstiitzt worden. Ich vertrat Seine Heiligkeit auch bei Tagungen und
Konferenzen, die aufierhalb von Dolanji abgehalten wurden. AufSerdem war ich
bis meinem Abitur im Dienst eines Waisenhauses von dem Kloster.

Im Jahr 1982 reisten mein Vater und Bruder nach Lhakpa in Tibet, um das Latri-
Kloster und die Menschen, die immer noch leben, dort zu besuchen. Ich hatte
mehrere Briefe von diesen Leuten erhalten, in denen sie mich fragten, ob ich
nach Tibet kommen kénnte, um die Verantwortung fiir die Erziehung der jungen
Monche des Klosters zu tibernehmen. Aus diesem Grund reiste ich im Jahr 1987
nach Tibet. Dort habe ich auch, neben dem Besuch des Latri-Klosters, eine Tour

Seite 7



zu 38 anderen Kléstern gemacht. Der Zweck dieser Besuche war es, die
Kommunikation und die Verbindung zwischen den Bén-Kléstern in Indien und
denen in Tibet zu starken. Meine wichtigsten Besuche waren im Menri Kloster
sowie im Latri-Kloster, wo ich als Abt inthronisiert wurde.

Im Jahr 1988 kehrte ich in das Menri-Kloster nach Dolanji zurtick. Im April des
gleichen Jahres besuchte Seine Heiligkeit der Dalai Lama das Kloster. Wahrend
dieses Besuchs diskutierte H.H. der 33. Menri Trizin mit H.H. Dalai Lama tber
das Schulsystem von Dolanji. Die Schule hatte nur sechs Klassen und H.H. 33.
Menri Trizin bat um Erlaubnis, die Klassen 7 und 8 hinzuzuftigen, so dass die
Kinder noch mehr Moéglichkeiten hatten, ihre urspriingliche Bén Kultur zu
studieren. H.H. der Dalai Lama stimmte dem Projekt zu und wutnschte, dass so
viele Kinder wie moéglich nach Dolanji gebracht werden kénnten, um nach der
Bon-Kultur erzogen zu werden.

Der Erziehungsminister, Juchen Thupten, der tibetischen Regierung im Exil zu
dieser Zeit, gab zehntausend Rupien fir das Projekt. H.H. der Dalai Lama fligte
hinzu, dass dieses Geld gegeben wurde, um den Beginn eines neuen Projektes
hervorzuheben.

Auf Wunsch der Menschen von Dolanji, vertraute HH 33. Menri Trizin mir, mit
der offiziellen Erlaubnis, an, die Schule zu erweitern. Alle erforderlichen
Unterlagen wurden bei der indischen Regierung eingereicht und mir wurde die
Verantwortung zugewiesen, die Kinder, die aus den verschiedenen Bénpo-
Gemeinden geschickt wurden, um an der Bén-Schule in Dolanji teilzunehmen,
einzusammeln. Ich machte einen offiziellen Besuch in Kathmandu, um in der
lokalen Bénpo- Gemeinde Uiber das Projekt zu sprechen und verbreitete diese
Informationen in Bénpo-Gemeinden in Dolpo, Lubrak, Zomsom und Tankye sowie
in abgelegenen Gebieten von Nepal, Bhutan, Sikkim und Indien.

Neben dem Schulprojekt, gab Seine Heiligkeit der 33. Menri Trizin mir den
Auftrag zur Einrichtung eines Heims fir Madchen und Jungen in Dolanji, so

dass sie die Moglichkeit hatten, eine Ausbildung zu erhalten. Dies war in
perfekter Harmonie mit meinen eigenen Wunsch, Bon-Kinder zu erhalten und
ihnen zu helfen und ich war mehr als zufrieden, diese Aufgabe zu tibernehmen.
Im Jahr 1988 griindete ich das Haus, das heute als das Bon-Kinderheim bekannt
ist. Dies ist die erste und einzige Bén-Organisation, die Jungen und Madchen
zusammen unterbringt. Hier finden sie nicht nur einen Platz, um eine Ausbildung
zu erhalten, sondern auch ein richtiges Zuhause. Zusétzlich diente ich auch als
Direktor des Bon-Kinderheims.

Die meisten der Kinder im Bon-Kinderheim kamen aus sehr weit entfernten
Bonpo-Gemeinden wie Dolpo und Lubrak in Nepal. Am Anfang gab es dort 45
Kinder. Heute ist die Zahl auf 253 Kinder, im Alter zwischen finf und 20 Jahren,
gestiegen. Einige von ihnen haben bereits die Schule in Dolanji abgeschlossen
und setzen ihre Ausbildung in Shimla, Varanasi und Dehradun fort. Ich war
auch als Vorsitzender des ortlichen Beirats der Central-School fur Tibeter in
Dolanji tatig.

Seite 8



Im Jahr 1987 habe ich "Bén Go" ("Door to Bén") ins Leben gerufen und wurde
Redakteur des einzigen Bén-Magazins, welches in tibetischer Sprache
verdffentlicht wird. Das Verdffentlichungs-Team besteht derzeit aus sechs
Mitgliedern und wird in Kirze die sechzehnte Ausgabe des Magazins
herausbringen.

Im Mai 1996 wurde ich von Seiner Heiligkeit, dem 33. Menri Trizin, dem
Mongyal-Kloster in Dehradun in Indien zugewiesen, um auf dem Land ein
Projekt, das 1974 von dem Prinz von Lingtsang und der tibetischen Kham
Lingtsang Society gestiftet wurde, zu etablieren. Das Projekt zielt darauf ab, das
originale und einzigartige Schulsystem von dem Mongyal-Kloster in Tibet
wiederherzustellen.

Im Jahr 2002, leitete ich, mit dem Segen SH des 33. Menri Trizin, den Bau eines
neuen dreistockigen Schulgebdudes und Spielplatzes in Dolanji, was auch einen
Zaun um die Schule enthielt. Nach vielen administrativen Beratungen, konnten
wir unsere CST aus den Grund- und Mittelschul-Klassen, um die sekundaren
Klassen neun und zehn erweitern. Wir hoffen, diese mit den Klassen elf und zwolf
weiter ausbauen zu kénnen, um dadurch eine komplette High School zu haben.

Seit 1991 reise ich jahrlich in den Vereinigten Staaten und andere Ladndern in
Europa, wie Osterreich, Frankreich, Deutschland, Polen, WeifRrussland, Moskau,
die Ukraine und die Schweiz, um die Lehre des Bon zu verbreiten und Gelder far
die Bon-Kinderheime aufzutreiben. Ich kehre regelméfSig zurtick, um Lehren an
den B6n Zentren, die ich gegriindet habe, zu geben. Dies sind das Yeru Bén
Center in Los Angeles (USA), das Shen Chen Ling in Minsk (Belarus), das Bén
Shen Ling in Moskau (Russland) und das Shen Ten Ling Bén Center in Wien
(Osterreich).

Leser, die Latri Khenpo Geshe Nyima Dakpa Rinpoche kontaktieren méchten,
kénnen dies durch die folgenden Bén Zentren:

In den Vereinigten Staaten:
Yeru Bon Center
1866 N. Ave 56
Los Angeles, CA 90042-1121 (323) 255-3553

In Europa:
Shen Tenling Bén Center in Wien
Herbeckstrasse 60
A-1100 Wien, Osterreich
+43 (01) 4786260

In Indien:
Bo6n Children’s Home
Dolanji, P.O. Kotla Panjola
Via Oachghat Solan
H.P. 173223, India
+91-1799 253056

Seite 9



Einfiihrung

Dieses Buch ist fur diejenigen gewidmet, die Interesse am Lernen von der Bon-
Religion haben. Es kann sowohl fur diejenigen, die mit den Praktiken des Bon
beginnen wollen, als auch fur die Interessierten, die einige allgemeine Kenntnisse
Uber den Bon erwerben wollen, von Wert sein.

Nach unserer Tradition existiert die Bon-Religion seit 18.000 Jahren in dieser
Welt. Yungdrung Boén entstand aus den Lehren von Tonpa Shenrab in Olmo

Lung Ring. Von dort wurden die Lehren in Zhang Zhung verbreitet und von dort
aus in die meisten der asiatischen Lander.

Toénpa Shenrab Miwo

Vor sehr vielen Generationen waren alle Tibeter Glaubige und Praktizierende des
Bon. Es gibt zwei Moglichkeiten, um Bo6n zu Giben: Man nimmt monastische

Seite 10



Geltibde und lebt und praktiziert in einem Kloster oder man praktiziert als Laie
mit oder ohne Familie.

Bon hat neun verschiedenen Ebenen, die auch als die neun Wege des Bon's
bekannt sind. Diese Stufen erméglichen es, schrittweise zu praktizieren, je nach
der eigenen Fahigkeit fiir das Verstandnis. Das Wesen und der Zweck der Bén-
Lehren ist es, die Praktizierenden, durch einen Prozess der Uberwindung der finf
Gifte, in die Realitat der Existenz und die Natur des Geistes einzufiihren.

Die Welt wird durch Reflexion wie ein Spiegel realisiert, in dem das eigene Gesicht
zu sehen ist. Man lernt, mit dem Finger immer auf sich selbst zu zeigen, anstatt
auf andere.

Man macht am Anfang allmédhliche Schritte, um den Boén zu lernen und zu tben.
Weitere Praxis und Verwirklichung bieten die Basis fur ein solides Versténdnis.
Zu Beginn erhalten alle Praktizierenden Belehrungen tber die vorbereitenden
Ubungen (Ngéndro). Dann werden Meditationstibungen hinzugefiigt, die den
Fokus auf die wahre Natur des Geistes ausrichten. Es ist notwendig, zu Beginn
dieser Praktiken einen qualifizierten Lehrer zu haben, um eine Einfihrung in die
Natur des Geistes zu empfangen. Durch die Praxis fingt man an, die Selbst-
Verwirklichung des natiirlichen Zustand des Geistes zu erlangen und schliefslich
uberwindet man Ungliick, Depression und Eindriicke, unter denen die Menschen
in dieser zyklischen Existenz leiden.

Die letzte Stufe ist die Praxis des Phowa, als die Regenbogen-Transformation
bekannt. Dies ist eine Methode, um das Bewusstsein unseres Geistes in das
wahre Wesen der Erleuchtung zu verwandeln. Es ist eine wichtige Ubung in
unserem taglichen Leben, da sie uns Erfahrungen bietet, die unserem Geist
zugute kommen.

Seit 1990 habe ich die Vereinigten Staaten und andere westliche Lander bereist,
Belehrungen und Vortrage an vielen Universitdten, spirituellen Zentren,
Privathdusern und an anderen Orten gegeben. Wahrend dieser Zeit habe ich viele
Menschen getroffen, die Interesse am Studieren und dem Folgen von den
Traditionen des Buddhismus und des Bon hatten. Ich sah bei vielen fehlende
Grundkenntnisse tiber die Grindungen der Praxis, wie die Bedeutung von
Vertrauen und Glauben, die Realisierung der vier Ubungen, das Verstindnis der
Seltenheit der Méglichkeit der perfekten menschlichen Bedingungen zur
Perfektionierung des Geistes und so weiter.

Ich erkannte, dass es sehr hilfreich sein kénnte, eine Einfihrung zu haben, die
erklart, wie man effektiv nach den Bon-Lehren trainiert und welche die Methoden
unserer grundlegenden Praktiken und deren Bedeutung betont. Ohne ein stabiles
Fundament und ein Verstandnis der Praxis wird sich auch das Verstandnis fir
diese Lehren nicht weiter entwickeln.

Dies ist vergleichbar mit dem Bau eines Gebaudes: ohne ein starkes Fundament,

wird man nicht in der Lage sein, viele Geschichten zu bilden oder die Struktur
stabil und dauerhaft zu bauen. Dies gilt auch fir die spirituellen Praxis.

Seite 11



In diesem Buch habe ich mich vor allem auf die Bedeutung einer echten und
richtigen Haltung, wihrend man die Lehren hort und wahrend der Praxis,
konzentriert und es bietet eine detaillierte Erklarung der seltenen Gelegenheit,
einen perfekten menschlichen Kérper zu haben. Dartiber hinaus bespreche ich
die grundlegenden Ubungen, um die unreinen Gedanken auf der Basis von
Mitgefiihl und Liebe zu reinigen, um dann den Geist der Erleuchtung erzeugen.

Ich habe versucht, die tibetische Muttersprache zusammen mit den
Ubersetzungen in diesem Buch zu verwenden, um vor allem die Begriffe der
Praktiken oder die Aspekte des Geistes zu beschreiben, damit der Leser die
originale Sprachversion verwenden kann, um sich mit den Ideen und Praktiken,
die hier beschrieben sind, vertraut zu machen. Allerdings haben viele tibetische
Begriffe keine direkte Ubersetzung ins Englische. Tibetische Wérter werden
phonetisch buchstabiert, kein Wissenschaftler konnte sie romanisieren. Es ist zu
hoffen, dass dies den Leser mit der tibetischen Sprache vertraut macht, es ihm
erleichtert sie auszusprechen, und dass er sich an die wichtigsten Begriffe
erinnert.

Meine Hoffnung ist, dass dieses Buch nttzlich fir diejenigen ist, die in die
Unendlichkeit des Bon eingehen moéchten. Mogen alle Leser diese hier
vorgestellten Weisheitslehren erlernen und sie zum Wohle ihrer selbst und aller
fihlenden Wesen verwenden.

Kapitel 1

Ursprung und Geschichte des
Bon

OLMO LUNG RING

Yungdrung Bén ist die Wurzel der Kultur und Religion Tibets, aus den Lehren
von Tonpa Shenrab, der in einem voéllig reinen und spirituellen Land namens
Tagzig Olmo Lung Ring (nachfolgend Olmo Lung Ring), welches aufserhalb der
unreinen Natur dieser ursprunglich bestehenden Welt liegt, geboren wurde. Der
Geburtsort von allen Erleuchteten, ist ein perfektes Reich, wo Frieden und wahre
Freude ewig sind und welches frei ist von jeder Gefahr der Zerstérung von einem
der Natur-Elemente.

Das Land Olmo Lung Ring liegt westlich des Mount Kailash und ist in der Form
eines achtblattrigen Lotus in vier Teile gegliedert: die inneren, mittleren und
aufSeren Teile, und die Grenze. Sein Himmel ist wie ein achtspeichiges Rad. Olmo
Lung Ring ist mit schénen Garten, Stupas, Parks und schneebedeckten Bergen
angefillt. Yungdrung Gutsek, eine pyramidenférmiger Berg mit neun

Seite 12



Yungdrungs, nach oben aufsteigend wie eine Treppe, in der Mitte von Olmo Lung
Ring. Wahrend ein einzelner Yungdrung die ewige und unzerstérbare Essenz des
Geistes symbolisiert, symbolisieren die neun Yungdrungs die neun Arten oder
Stufen des Bon. Auf jeder Stufe des Berges sind Tempel von mannlichen und
weiblichen Gottheiten und schéne Stupas, die den Geist der Erleuchtung
symbolisieren.

Vier Flusse fliefSen aus Yungdrung Gutsek. Der Berg hat vier Seiten, die in die
vier Richtungen zeigen und diese Flusse fliefSen aus den Ecken an der Basis des
Berges, in Formationen, welche den Képfe von vier verschiedenen Tieren &hneln.
Im Nordosten ist der Schnee-Lowe aus der Quelle des Flusses Narazara, im
Nordwesten ist das Pferd aus der Quelle des Flusses Pakshi, im Stidwesten ist
der Pfau aus der Quelle des Flusses Gyim Shang und im Stidosten ist der Elefant
aus der Quelle des Flusses Sindhu.

Einige Gelehrte identifizieren, wegen der Seen und den schneebedeckten Bergen,
die das Gebiet umgeben und den vier Fliissen, die dort entspringen, Mount
Kailash im Nordwesten Tibets als Olmo Lung Ring. Die Anhénger des Bén
akzeptieren diese Erklarung nicht. Dies liegt daran, dass Olmo Lung Ring kein
physischer Ort ist, der von gewdhnlichen Menschen besucht werden kann. Um
Olmo Lung Ring zu erreichen, muss man Uben, von aller Negativitédt gereinigt
werden und Erleuchtung erlangen. Bénpos beten darum, in Olmo Lung Ring
geboren zu werden, da dies erst nach dem Erreichen der Erleuchtung auftreten
kann. Ein Besuch des Mount Kailash ist moéglich bevor die Erleuchtung erreicht
ist, solange man entschlossen ist, die kérperliche Herausforderungen
anzunehmen. Dies ist ein Beweis fiir die Bénpos, dass der Mount Kailash nicht
Olmo Lung Ring ist.

Historische Bon-Texte stellen sehr deutlich fest, dass der heilige Berg Kailash im
Zentrum des Reiches von Zhang Zhung liegt, welches das n&chste benachbarte
Koénigreich zu Tibet war und bis zum Ende des achten Jahrhunderts bestand.
Zhang Zhung wurde nach dem Tode des Kaisers Ligmincha, dem letzten
Herrscher, in Tibet integriert. In fritheren Zeiten war das Reich von Zhang Zhung
erweitert mit dem, was heute der obere Teil des westlichen Tibet ist, durch Teile
von Nepal, Nordindien (Kashmir, Ladakh, Zanskar, Kinnaur, Spiti, etc.), bis
Pakistan (Kaschmir) und nach China (das Karakorum-Bereich). Die meisten der
Bon-Lehren wurden aus der Sprache von Zhang-Zhung ins Tibetische tibersetzt.

Mount Kailash ist ein heiliger Ort flir Bénpos und ist von der Zhang Zhung
Gottheit Me Ri gesegnet. Die Me Ri Lehren waren unter anderem die wichtigsten
Praktiken des Zhang Zhungpa (Menschen von Zhang Zhung) und wurden spater
wurden in Tibet eingefiihrt. Die Linie dieser Praxis ist bis in die heutige Zeit
erhalten geblieben.

Seite 13



TONPA SHENRAB MIWO CHE
GRUNDER DER BON-RELIGION

Vor langer Zeit gab es in einem Teil des Himmels, genannt Sidpa Yesang, drei
Briider namens Dakpa, Salwa und Shepa. Ihr Vater war Sidpa Triéd und ihre
Mutter war Kunshe. Diese Bruider studierte bei einem grofSen Lehrer namens
Tobumtri Log Gi Che Chen. Nach Abschluss ihres Studiums gingen sie zu Shen
Lha Okar, dem Erleuchteten des Mitgefiihls und fragten, wie sie die groite Hilfe
bei der Befreiung der fiihlenden Wesen aus dem Leiden der zyklischen Welt sein
konnten. Er riet ihnen, eine menschliche Geburt in drei verschiedenen
Altersklassen anzunehmen, so dass jeder Bruder helfen kénnte, fir die
Lebewesen in diesem jeweiligen Alter, die Befreiung zu erreichen. Auf Shen Lha
Okar's Rat hin wurde der dltere Bruder als Lehrer in der Vergangenheit geboren
und hatte den Namen Ténpa Togyal Ye Khyen. Der zweite Sohn, Salwa, wurde in
dem jetzigen Zeitalter als Ténpa Shenrab geboren. Shepa wird in der Zukunft als
Thangma Medon geboren werden.

Shen Lha Okar

Seite 14



Salwa manifestierte sich als blauer Kuckuck und zusammen mit seinen beiden
Schilern Malo und Yulo gingen sie auf den Gipfel des Mount Meru, wo sie
Uberlegten, wo und mit welchem Eltern, er wiedergeboren werden sollte.

Durch seine Weisheit sah er, dass er im Herzen von Olmo Lung Ring, in einem
Palast genannt Barpo Sogyed, der sich auf der Stidseite des Mount Yungdrung
Gutsek befindet, geboren werden wilirde. Sein Vater wiirde Gyalbon Thékar und
seine Mutter Yochi Gyalzhed Ma sein.

Zwei Texte, Dho Zermig und Dho Due, enthalten die Biographien von Ténpa
Shenrab, der in Olmo Lung Ring im Morgengrauen am Tag des Vollmondes im
ersten Monat des tibetischen Kalenders geboren wurde. Dies war im Jahr der
méannlichen Waldmaus. Mehr als 18.000 Jahre sind seit damals vergangen. Er
heiratete in jungen Jahren und hatte acht Séhne, die seine wichtigsten
Nachfolger wurden und seine Lehren verbreiteten, und zwei Tochter. Im Alter von
31 verzichtete er auf die zyklische Welt und wurde Moénch. Er schnitt sich die
Haare selbst und nahm seine firstlichen Gewander, um sie in den zehn
Richtungen zum Wohle aller fihlenden Wesen darzubringen. Dann hat er alle
seine furstlichen Besitztimer fir Menschen in Not verteilt.

Die Erleuchteten der zehn Richtungen (Chok Chu Dewar Shekpa) waren mit
seiner Gabe zufrieden und in Wirdigung dieser und anderer grofsen Taten (wie
dem Abwenden von der materiellen Welt), haben sie ihn gesegnet. Die sechs
Roben (naza gé drug) und die funf Objekte (rinchen ze nga) von einem Moénch,
kamen zu ihm aus dem Himmel herunter.

Damit wurden auch die Bon-Regeln fir Monchskutten und materielle
Besitztimer eingefiihrt. Seitdem hat sich die Tradition dieser Regeln ohne
Unterbrechung erhalten.

Toénpa Shenrab machte zu seinen Lebzeiten eine Reise nach Tibet. Ein Ddmon
namens Khyap Pa Lag Ring hat Ténpa Shenrab’s Pferde gestohlen und brachte
sie in das Kongpo Tal in Tibet. Tonpa Shenrab schoss einen Pfeil, um einen Weg
durch die Berge zu machen. Dies wird als "Weg des Pfeils aus Licht" oder Oser Da
Lam bezeichnet. Als Tonpa Shenrab das Kongpo-Tal besuchte, befriedete er die
Damonen und bésen Geistern, die Tibet bewohnten. Er segnete einen Berg in
dem Kongpo Tal, heutzutage als der "Bén Berg Kongpo" oder Kongpo Bén Ri
bekannt. Bénpos und Buddhisten noch pilgern zu Kongpo Bén Ri und umkreisen
den Berg in der Bon Weise gegen den Uhrzeigersinn. Selbst-Erscheinende
Rezitations-Gebete und Bilder von Gottheiten, aus denen die Pilger Segen
empfangen, konnen auf den Felsen gesehen werden. In der Mitte des Berges ist
ein besonderer Felsen, bekannt als "Das Herz von Kuntu Zangpo." Man kann drei
wesentliche Rezitationen und eine Statue des Erleuchteten der Sechs Bereich auf
diesen Felsen sehen.

Es gibt auch finf Héhlen, wo die Menschen noch tiben, die von Ténpa Shenrab

gesegnet wurden. Eine Hohle wird in jeder der vier Richtungen gefunden,
wahrend die letzte in der Mitte dieser vier ist. Durch das Uben in einer dieser

Seite 15



Hoéhlen, sogar nur wahrend ein oder zwei Stunden, kann man mehr Segen als an
jedem anderen Ort erreichen.

Wahrend seiner einzigen Reise nach Tibet, gab Tonpa Shenrab Segen und
Lehren: die Reinigung der Umwelt, durch Rauch-Darbringungen an lokalen
Geister, Aufrichten von Gebetsfahnen, Bannen béser Geister, etc. Er stoppte die
lokale Tradition mit Tieropfern und lehrte stattdessen das Darbringen von
Losegeld und roten Tormas. Dies stellte die bosen Geister zufrieden, die
Krankheit und Ungliick verursacht hatten.

Ténpa Shenrab brachte viele Arten von Zeremonien, rituellen Auffihrungen und
religiosen Tanzen mit, die sich schnell in ganz Tibet verbreiteten. Keine Form des
Buddhismus aufSerhalb Tibets teilt diese Traditionen. Die einzige verntinftige
Erklarung dafiir ist, dass diese Zeremonien, nach Tonpa Shenrab's Besuch, in
der Bon Kultur verankert und bewahrt wurden. Tibetanische Béonpos haben diese
Riten von Generation zu Generation praktiziert und tun dies auch bis zum
heutigen Tag.

Feststellend, dass die Tibeter noch nicht bereit waren, die volle Lehren des Bén
zu erhalten, prophezeite Tonpa Shenrab, dass seine Lehren in der Zukunft in
Tibet gedeihen wirden. Dann kehrte er nach Olmo Lung Ring zurtick. Um
Verganglichkeit zu demonstrieren, liefs Ténpa Shenrab im Alter von 82 Jahren
seine Uberreste und Gebeine zurtick. Gemessen in der Olmo Lung Ring Zeit
entsprechen 82 Jahre zu 8.200 Menschen-Jahren.

Toénpa Shenrab vollbrachte viele grofde Taten in seinem ganzen Leben, aber unter
den bekanntesten sind die "Die Zwolf grofse Taten" (Zedpa Chunyi). Mehr Details
Uber diese Taten sind in den drei Quellen seiner Biographie wiedergegeben; Die
Kurze (Dho Dhe oder Der Auszug von Gedankensplitter) in einem Band, wurde im
zehnten Jahrhundert wiederentdeckt. Die Mittlere (Dho Zermig oder Das
durchbohrende Auge) in zwei Banden: wiederentdeckt im elften Jahrhundert.
Und die lange ein (Zi Jid oder Glorreiche) in zwo6lf Bdnden, durch die mundliche
Uberlieferung von Tulku Lodhen Nyingpo, gegeben im vierzehnten Jahrhundert.

Bon-Lehren und ihre Geschichte

Toénpa Shenrab drehte das Rad der Boén in drei schrittweisen Perioden:

erstens bis zum Alter von zwolf Jahren gab er speziell Belehrungen auf die
relative Wahrheit (kunzob denpa)

zweitens im Alter von 13 bis 31 Jahren gab er hauptséchlich Belehrungen auf
absolute Wahrheit (dondam denpa)

drittens m Alter von 32-82 Jahren gab er Belehrungen tiber den ultimativen
Zustand der Befreiung (dol lam)

Seite 16



So drehte Tonpa Shenrab das endgultige Rad des Bén durch den Unterricht von
sowohl relativer- als auch absoluter Wahrheit.

Die Bon-Lehren werden haufig als vier Tore kategorisiert, mit dem finften Tor als
Schatz (Go Zhi Zod Dang Nga). Allerdings werden alle Bén-Lehren pauschal in
neun kleinen Schritten, bekannt als die neun Wege des Boén (Bén Tekpa Rim Gu),
gelehrt. Diese werden weiter in vier ursdchliche Wege und finf Ergebnisse oder
Friichte tragende Wege wie folgt unterteilt:

Cha Shen Tekpa,
Nang Shen Tekpa,
Trul Shen Tekpa und
Sid Shen Tekpa

X %

sind als die ursdchlichen Wege (Gyui Tekpa Zhi) bekannt. Diese Praktiken
erzeugen Inspiration und Vertrauen. Man wird durch diese Praktiken auch im
taglichen Leben geerdet.

Ghenyen Tekpa,
Drangsong Tekpa,
Ahkar Tekpa,
Yeshen Tekpa und

* X F

Dzogchen Yang Tsei Lamed Kyi Tekpa

sind als die Fruchte tragenden Wege oder als Ergebnis (Drewu Tekpa Nga)
bekannt. Dieses Lehren sind auf hoherer Ebene, welche tiber den Glauben und
das Vertrauen der ersten vier Moglichkeiten entwickelt wurden. Die neunte ist
der hochste und geheime, esoterische Friichte tragende Weg.

Diese neun Wege enthalten alle Ebenen der Lehren von der einfachsten bis zur
hochsten Ansicht und sind in allen Regionen von Tibet bekannt.

Beispiele fir Bon-Praktiken beinhalten das Aufstellen von Gebetsfahnen, die
Reinigung durch Rauch-Darbringungen an die Schuitzer und Gottheiten, die
Herstellung von Medizin und das Durchfiihren von Weissagungen und
astrologischen Lesungen. Ebenfalls enthalten sind viele rituelle Zeremonien, wie
fur die Heilung, eine lange Lebensdauer, Hochzeiten und die Harmonisierung von
der Umwelt und dem Universum.

Esoterische Praktiken enthalten rituelle Todes-Zeremonien, um die Toten vom
Leiden zu befreien, ebenso wie Exorzismus, Weihen und Ermé&chtigungen. Aber
Bon-Praktiken sind nicht auf Zeremonien und Rituale beschrankt. Es gibt sowohl
im Tantra (Sang Ngag) als auch in Grofden Vollkommenheit (Dzogchen)
Ubergeordnete Lehren mit einem sehr esoterischen Charakter.

Seite 17



Sang Ngag beinhaltet Visualisierungen und Erzeugungs- (kyerim) und
Vollendungs-Stufen (zogrim) und die Praktiken der Kanéle (tsa), des Winds (lung)
und korperliche Bewegung (trulkhor) als allmahliche Praktiken mit den Radern
oder Chakren (khorlo), den Energie-Punkten im Kérper. Die geheimste Bon-Praxis
ist das Dzogchen, die grofse Perfektion. Alle diese Traditionen sind noch erhalten
und werden heutzutage praktiziert.

Achtzehn hundert Jahre nach dem Tod von Ténpa Shenrab kam Mucho Demdug
vom Himmel als die Emanation der Rede Ténpa Shenrab nach Olmo Lung Ring.
Mucho Demdug drehte das Rad des Bon, damit alle Lehren von Ténpa Shenrab
organisiert und klassifiziert werden konnten. Er lehrte viele Studenten, von
denen die besten bekannt sind als die sechs grofSen Gelehrten oder die "Sechs
Zierden der Welt" (Zamling Khepi Gyendug). Sie Ubersetzten die Bon-Lehren in
ihre eigenen Sprachen und breiteten sie Giber ihre Heimat aus. Diese sechs
grofSen Meister waren Mutsa Tahe, Tritok Partsa und Huli Paryag von Tagzig;
Lhadag Ngagdo aus Indien; Legtang Mangpo aus China und Sertok Chejam aus
Trom.

Die Bon-Lehren waren nun auch in Zhang Zhung, das der nordwestliche Teil des
heutigen modernen Tibet ist, verfligbar. Wie oben erwdhnt, war Zhang Zhung ein
unabhéngiger Staat mit eigener Sprache, Literatur und Kultur. Es wurde in drei
Abschnitte, zugeordnet zu den "drei Toren", unterteilt: Innen (phugpa), Aufien
(gopa) und Mitte (barpa). Das innere Tor ist Olmo Lung Ring, das mittlere Tor ist
Tagzig und das aufSere Tor ist Zhang Zhung selbst. Im achten Jahrhundert
endete mit der Ermordung des Kaisers Ligmincha durch den tibetischen Koénig
Trisong Dewutsen Zhang Zhung's Unabhéngigkeit. Danach wurden das Land und
die Kultur von Zhang Zhung Tibet angepasst und verschwanden schliefSlich ganz.

Doch viele Zhang Zhung-Worter aus alten Bon-Texten existieren noch in den
modernen Sprachen von Kinnaur, Lahul, Spiti, Ladakh, Zanskar und in einigen
Himalaya-Regionen von Nepal.

Das Sprache Zhang Zhung hatte drei verschiedene Schriften, bezeichnet als die
wilde (dag yig), die kleine (mar yig chungwa) und die grofde (mar yig chewa)
Schrift. Die tibetische Schrift wurde von der Zhang Zhung mar yig Schrift
abgeleitet. Viele tibetische und westliche Gelehrte glauben, dass es keine
Schriftsprache vor der Zeit von Songtsen Gampo, dem Konig von Tibet in dem
siebten Jahrhundert n. Chr., gab. Boén-Gelehrte teilen diese Auffassung nicht,
halten dagegen, dass ihre Verfechter die frihen Urspriinge der tibetischen
Sprache und die Geschichte Tibets nicht ausreichend erforscht haben.

Wéahrend seiner urspringlichen Reise nach Tibet, lehrte Ténpa Shenrab vor allem
die ursprunglichen Lehren des Bon, weil er befand, dass die Tibeter nicht bereit
waren, die héheren Lehren zu erhalten. Damals prophezeite Ténpa Shenrab, dass
eine Zeit kommen wurde, wo die neun Stufen der Bon-Lehren in ganz Tibet
gegeben werden.

Im zehnten Jahrhundert v. Chr. wurden viele Bén Lehren aus der Sprache von
Zhang Zhung durch die "Vier Grofen Gelehrten" (Khepa Mi Zhi), Tong Gyung Thu

Seite 18



Chen von Zhang Zhung, Shari Wuchen von Tibet, Gyim Tsa Ma Chung von De und
Chetsa Kharwu von Menyak, ins Tibetische tibersetzt. Ihre Ubersetzungen dieser
Lehren, die sich tiberall in Tibet zu verbreiteten, werden heute noch praktiziert.
In etwa 1075 v. Chr. begannen sich die Geheimen- oder Friichte-Lehren weiter zu
verbreiten, vor allem wahrend der Regierungszeit von Mutri Tsenpo, dem zweiten
Konig von Tibet, der diese Lehren von Namkha Nangwa Dhok Cen von Tagzig
erhalten hat.

Konig Mutri Tsenpo war ein grofder Praktizierender und Meister des Bén und die
meisten Bon-Linien von den esoterischen Lehren laufen tiber ihn. Dies zeigt, dass
es bereits eine umfangreiche und entwickelte tibetische Literatur zu diesem
Zeitpunkt gab. Aus diesem Grund glauben die Bénpos nicht, dass die tibetische
Kultur im siebten Jahrhundert n. Chr. begann, weil die Lehren und
Ubersetzungen aus der Sprache von Zhang Zhung, ohne zuerst die Sprache zu
haben, in die tibersetzt werden soll, nicht vorhanden sein wtirden.

Buddhisten kamen zum ersten Mal in der Mitte des siebten Jahrhunderts n. Chr
von Indien nach Tibet. Die Ausbreitung des Buddhismus resultierte aus dem
Niedergang der einheimischen tibetischen Kultur und Religion, dem Boén. Die
ersten Verfolgungen der Bonpos begann etwa im Jahr 684 n. Chr., widhrend der
Herrschaft von Drigum Tsenpo, dem siebten Kénig von Tibet. Die zweite
Verfolgung von Bonpos war im achten Jahrhundert, wihrend der Herrschaft von
Trisong Dewutsen, dem 37. Koénig von Tibet. Viele Bon-Texte und spirituelle Orte
wurden wahrend diesen zwei Perioden beschadigt oder zerstort und viele Bénpos
mit grofSen Widrigkeiten konfrontiert. Bén-Praktizierende hatten in der Regel die
Wahl der Umwandlung von Bén zum Buddhismus, Tibet zu verlassen oder
umgebracht zu werden.

Die verborgenen Schatze des Bon

Als diese Verfolgungen begannen, hatten die Bon-Meister (Bén Shen Rigzin) grofde
Sorgen fir die Bén-Lehren und fir die Leiden aller fihlenden Wesen. Deshalb
verbargen sie viele der Bon-Texte, um sie zu retten. Sie vertrauten diese Texte mit
Gebeten den aufgerufenen eidgebundenen Schiitzern an, auf dass die Texte
geschuitzt werden wilirden, bis die Zeit reif war, dass sie wiederentdeckt werden
konnten. Diese Texte werden als "verborgene Schétze" (Bén ter) bezeichnet.
Spater, im elften Jahrhundert, entdeckten der grofse Schatz-Finder Tertén
Chenpo, auch als Shen Chen Luga (969-1035) bekannt, und andere viele dieser
verborgenen Schétze des Bon. Diese wiederentdeckten Texte werden als "Terma"
bezeichnet. Shen Chen Luga systematisiert diese Bén-Lehren und breitete sie
unter seinen Schulern aus. Wieder einmal schien die Sonne der Bon-Lehren tber
Tibet.

Shen Chen Luga hatte viele Schiiler, aber drei von ihnen gelten als seine
wichtigsten Nachfolgern. Der erste ist Dru Je Yungdrung Lama, der im Jahr 1012
das Yeru Wensa Kha-Kloster in der Tsang Provinz von Tibet grindete. Yeru
Wensa Kha wurde ein Zentrum der Bén-Bildung. Druchen Namkha Yungdrung

Seite 19



systematisierte auch die Methoden der philosophische Ausbildung als Gap Pa
(Lehre von Dzogchen), Dz6 (Lehre der Kosmologie) und Sa Lam (die Stufen und
Pfade nach Dho) bekannt. Dieses Zentrum zog Studenten an, wie eine Blumen
Bienen anlockt und produzierte viele grofse Gelehrte, darunter auch jene, die als
die "Achtzehn Grofdien Lehrer" (Yeru Ténpa Chogyed) von Wensa Kha bekannt
wurden.

Der zweite Schiiler, Zhu Ye Legpo grundete den Sitz des Zhu-Linie in Kyid Khar
Rizhing, auch in der Tsang Provinz von Tibet. Dort baute er ein Kloster und
verbreitete vor allem Dzogchen-Lehren. Linien-Halter dieser Tradition leben heute
noch in Nepal und Tibet.

Der dritte Schtuiler, Patén Palchok Zangpo, war der Halter der Pa-Linie und
verbreitete die Lehren der tantrischen Tradition. Die Kl6ster von dieser Linie
wurden bei Hor in der Kham-Region von Tibet neu gegriindet, wo die Linien-
Halter von dieser Tradition heute noch leben.

Im Jahr 1052 griindete der grofSe Meister und Gelehrte der Meu-Linie, Khepa
Palchen das Zang Ri Meu Tsang Kloster in Zentral-Tibet. Er systematisierte auch
die Bon-Bildungseinrichtung. Andere Kloster wurden in ganz Tibet gegriindet und
die Traditionen der Bén-Lehren und Praktiken wurden neu belebt.

Das Yeru Wensa Kha Kloster, das wichtigste Bon Kloster seiner Zeit, wurde durch
Hochwasser und einen Erdrutsch zerstért. Um die Bon-Tradition zum Wohle aller
fuhlenden Wesen zu bewahren, wurde Nyamed Sherab Gyaltsen (1356-14195)
durch eine muindliche Ubertragungen von Sidpa Gyalmo (die Chefin der
Beschttzer des Bon) im Jahr 1405 angeleitet, ein neues Kloster, Tashi Menri
Ling, im Dorf Tobgyal in der Tsang Provinz, zu griinden.

Dies wurde als ein Wunder betrachtet, denn das Kloster wurde nicht nur durch
menschliche Hande, sondern auch von den Schiitzern gebaut, wihrend Nyamed
Sherab Gyaltsen in der Meditation versunken war. Er stellte die Lehren aus der
Tradition der Dru-Linie von Yeru Wensa Kha wieder her und zog viele Studenten
aus ganz Tibet an. Seitdem ist das Menri-Kloster als das "Mutter Kloster" aller
Boénpos bekannt.

Das Menri-Kloster folgt den Ordensregeln (cha yig), die durch Nyamed Sherab
Gyaltsen erlassen wurden. Nach diesen Regeln, wird die Familie eines Moénchs,
Reichtum oder die politische Position nicht berticksichtigt. Die Kloster-Hierarchie
basiert auf dem Dienstalter (d.h. diejenigen, die schon ldnger Ménch sind, haben
den Vorrang).

Andere Bon Kléster und Lehranstalten wurden ebenfalls gegriindet. Dazu
gehorten Khyung Lung Ngari in Zhang Zhung oder Hoch-Tibet und andere in
Tewa, Jadur, Hor, Tsang, Khyungpo, Derge, Ling Tsang, Menyak, Lithang,
Nyagrong, Amdo und Gayrong. Im Jahr 1834 wurde Yungdrung Ling von Nang
Tén Dawa Gyaltsen (1796-1863) gegrindet und wurde schliefSlich das
zweitwichtigste Bon-Kloster.

Seite 20



Bis 1959 gab es drei Bén-Kloster, die als primére Ausbildungseinrichtungen far
Monche funktionierten. Diese drei, Menri, Kharna und Yungdrung Ling, wurden
als "oberen, mittleren und unteren Lander der Ménche" (Drasa Gong Wog Bar
Sum) bezeichnet.

Der Bon und seine Anhanger erlitten das gleiche Schicksal wie andere tibetische
Religionen als de Chinese Tibet im Jahr 1959 tibernommen hat. Viele Bén-
Moénche und Laien gingen ins Exil nach Indien und Nepal. Im Jahr 1963 starb
Seine Heiligkeit der 32. Menri Trizin, Sherab Lodé, das geistliche Oberhaupt der
Bon-Religion und der Abt von dem Menri-Kloster, im Exil in Indien.

Um die Bénpo-Gemeinschaft und ihrer Kultur intakt zu halten, griindete im Jahr
1967 H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche die "Neue Tobgyal Bonpo
Vereinbarung" von Dolanji in der Himachal Pradesh Region im Norden Indiens.

Die geistigen Fuhrer der Bén-Religion, jetzt alle im Exil, trafen sich im Jahr 1969
und fihrten eine traditionelle Zeremonie durch, um einen neuen Thronhalter fir
das Menri-Kloster zu wahlen. Diese Fuhrer bestanden aus Seiner Heiligkeit
Sherab Tenpa Gyaltsen (der Abt von dem Yungdrung Ling-Kloster), Senior Menri
Lopon, H.E. Sangye Tenzin Rinpoche, H.E. Sangye Tenzin Rinpoche, H.E. Yongzin
Tenzin Namdak Rinpoche und anderen Lamas, Ménchen und Tulkus. Geshe
Sangye Tenzin Jongdong wurde von den Schiitzern als Seine Heiligkeit der 33.
Menri Trizin, das geistliche Oberhaupt des Bon, ausgewahlt. Seit seiner
Inthronisierung hat Seine Heiligkeit der 33. Menri Trizin einen neuen Tempel in
Dolanji gebaut. Dartiber hinaus wurden Tibetische und Englische Bibliotheken
eingerichtet, ebenso wie das zentrale Yungdrung Bén Monastic Centre, das
umfangreiche Wohnrdume fir die Ménche hat.

Ein Waisenhaus wurde im Kloster gebaut, um Jungen, deren Familien sich nicht
um sie kimmern, eine Heimat zu geben. Im Jahr 1978 wurde die Bén Dialektik
Schule, welche die volle traditionellen Ausbildung von Yeru Wensa Kha und
Menri bietet, am Menri-Kloster gegriindet. Essen, Unterkunft und andere
Notwendigkeiten werden durch Seine Heiligkeit Menri Trizin zur Verfigung
gestellt, so dass die Studenten an der Bon Dialektik Schule sich voll und ganz
um ihre Ausbildung kiimmern kénnen. H.E. Yongzin Tenzin Namdak Rinpoche
und die Dialektik-Lehrer, Lharam Geshe Yungdrung Namgyal oder "Tsén Du
Gongphel', haben die Verantwortung fur alles, was Aus-und Weiterbildung
betrifft.

Im Jahr 1986 absolvierten sechs Ménche aus der Bon Dialektik Schule in Menri,
den Erhalt der Geshe-Titels (dies entspricht einem Ph.D. an einer westlichen
Universitat). Dies waren die ersten Ménche, die den Geshe-Titel im Exil erhielten.
Seitdem haben mehr als 50 Geshes aus der Bén Dialektik Schule abgeschlossen.
Viele von ihnen dienen dazu, in ihren Heimatregionen die Bén-Lehren zu
verbreiten, einige Reisen in den Westen und verteilen die Bén-Lehren, wahrend
andere im Menri-Kloster bleiben. Die alten Linien der Bén-Religion sind nun
wieder hergestellt und werden an die nachste Generation weitergegeben. Bonpos
sind stolz, dass ihre Traditionen die grofde Not im Laufe der Jahrhunderte
Uberlebt haben und immer noch lebendig und aktiv sind.

Seite 21



Kapitel 2

Der richtige Weg, um die Bon-
Lehren zu erhalten

Um inneres Bewusstsein und Weisheit zu entwickeln, ist es notwendig, den
richtigen Blick auf die Lehren zu entwickeln. Dies wird nicht moéglich sein, wenn
der Praktizierende eine falsche Einstellung zu den Lehren hat. Vor dem Erlernen
der grundlegenden Lehren oder den vorbereitenden Ubungen, sollte man eine
solide Grundlage, fur ktinftiges Wachstum und eines tieferen Verstehen des
Boén's, haben.

Ohne eine gute und richtige Grundlage, wird unsere Praxis nicht stabil und
zuverlassig sein. Daher ist es sehr wichtig, mit einem guten Verstandnis der
Grundlagen, mit der richtigen Praxis zu beginnen.

Die reine Haltung von Lehrer und Schiiler

Vor Erhalt der Lehren, ist es wichtig, sich durch eine reine Haltung (Motivation)
und mit einem echtem Mitgeftihl aus dem Herzen vorzubereiten.

Zum Beispiel, damit ein Landwirt eine gute Ernte erwarten kann, ist es wichtig,
den Boden befruchtet zu haben. Wenn man guten Boden hat, kann man pflanzen
und die Dinge werden wachsen. Wenn der Boden nicht gut ist, dann werden auch
immer ein paar Pflanzen nicht wachsen. In der gleichen Weise hat die Motivation
des Studenten sehr rein und richtig zu sein, um die positive Energie zu erhéhen,
um die Weisheit der Lehren zum Nutzen aller fiihlenden Wesen zu verstehen .

Es gibt zwei notwendige Einstellungen oder Motivationen: die reine Haltung der
Erleuchteten (jangchup semkyi kunlong) und der tantrische Weg, um die
Ansichten (nangwa dakpar jawa sangwa ngagkyi kunlong) zu reinigen.

Die Reine Haltung der Erleuchteten

Sowohl Lehrer als auch Schtler brauchen die reine Haltung der Erleuchteten. Es
ist wichtig, nach innen zu schauen und zu Uberlegen, ob man wlinscht, die
Lehren zu erhalten, um weltlichen Ruhm und Ansehen zu erreichen, eine hohere
Wiedergeburt, aus Angst vor den Leiden in den drei unteren Bereichen, in dem
Bereich der Goétter zu erlangen oder nur um sich aus dieser zyklischen Existenz
des Leidens zu befreien. Sich wiinschen, nur sich selbst zu befreien (thegmen gyi
kunlong) gilt als die unterste Ebene dieser falschen Einstellung.

Seite 22



Wenn wir eine dieser falschen oder negativen Einstellung haben, mussen wir sie
transformieren und korrigieren, zum Beispiel indem wir Denken "Dies kurze Zeit
von diesem Leben, ist es nicht wert, dass nur ich davon profitiere. Es ist wichtig
fir mich, das Leid dieser zyklischen Welt zu tiberwinden, um die Erleuchtung
zum Wohle aller fihlenden Wesen zu erlangen".

Es ist wichtig zu verstehen, dass wir, von Anfang unserer vergangenen Leben an
bis heute, mit allen fiihlenden Wesen, irgendwie als unser Vater oder unsere
Mutter, verbunden waren. Als unsere Eltern waren sie freundlich und betreuten
uns liebevoll — boten uns die késtlichsten Speisen an und bedeckten uns mit den
weichsten Kleidern — ebenso wie dies unsere gegenwartigen Eltern wahrscheinlich
auch tun. Weil wir ein Kind von allen diesen Lebewesen waren, ist es wichtig zu
erkennen, dass wir die Verantwortung haben, sie zu fihren und von den Leiden
dieser bestehenden Welt zu befreien.

Kein fihlendes Wesen mag das Leiden, aber jede negative Wirkung von Kérper,
Geist und Rede baut mehr Ursachen des Leidens an. Ohne es zu bemerken,
folgen wir dem falschen Weg und erleben so unendliches Leid. Wir haben nicht
das Wissen, das wir brauchen, um die Lehren zu tiben, dadurch kénnen wir ohne
Hilfe nicht aus diesem Zustand befreit werden.

Daher ist es wichtig, positive Gedanken gegenuiber allen fihlenden Wesen, durch
das Denken, dass sie befreit werden und von all ihren negativen Karmas befreit
werden, zu erzeugen. Um dies zu tun, muss man die Lehren erhalten und sich
verpflichten, die eigene Praxis mit dem Ziel von dem Erreichen der Erleuchtung
ausfiihren. Wir nennen dies "Verkérperung der Haltung der Erleuchtung.”

Der Lehrer muss eine positive Motivation haben, die Lehren zu geben. Er sollte
lehren, um seinen Schiiler und allen fiihlenden Wesen zu ntitzen. Die Lehren
werden nicht wirksam sein, wenn der Lehrer nicht tiber diese Einstellung verfiigt.
Ein Zitat aus Drime Zijid, einer der gréfsten Biographien von Ténpa Shenrab,
sagt: "Ohne Mitgefiihl und der richtigen Einstellung die Lehren zu geben, um den
Schiilern und alle fihlenden Wesen zu ntiitzen, dies ist eher wie ein Esel zu sein,
der ein Tigerfell tragt, um wie ein Tiger auszusehen".

Zu den drei wesentlichen Qualitaten eines Lehrers gehdéren Vertrauen und
Hingabe zu seinem eigenen Lehrer und den Linienmeistern der Vergangenheit,
Mitgefihl fur alle fihlenden Wesen und eine perfekte Kenntnis des Bén. Ohne
Vertrauen und Hingabe an die Linien-Meister und seinen Wurzel-Lehrer, wird er
nicht von seinen Lehrern und Lamas der Vergangenheit gesegnet werden. Mit
diesen Qualitaten wird er den Segen und die Kraft haben, seinen Schiilern zu
helfen, sich aus dem Leiden von Samsara zu befreien.

Es ist auch wichtig, dass der Lehrer Mitgefiihl und eine gute Haltung gegentiber
den Lehren hat. Zum Beispiel machte der grofse Einsiedler Gongzod Ritéd Chenpo
immer Gebete und bat um Segnungen nachdem er zuerst den Namens seines
Lehrers wiederholte, wie "Jetsun Trotsang La" und "Jetsun Jangpa La". Erst dann
begann er zu Lehren.

Seite 23



Wenn einem Lehrer Mitgeftihl fiir die Lebewesen fehlt, wird er nicht die Fahigkeit
haben, den notwendigen guten Willen, Studenten und andere durch seine Lehren
profitieren zu lassen, zu erzeugen. Wenn er nur Ruhm und Ansehen sucht, wird
er nicht in der Lage sein, seine Schuler auf dem Weg zur Erleuchtung zu fihren.

Ohne die perfekte Kenntnis des Bon im Allgemeinen und insbesondere seinem
Sachverstand zu besonderen Themen, ist der Lehrer nicht in der Lage die
Bedeutung der Lehren richtig zu interpretieren. Wenn die Schuler die Lehren
nicht mit der richtigen Einstellung und dem Verstandnis erhalten, was fir die
Entwicklung ihrer Praxis essentiell wichtig ist, dann werden sie die Realisierung
nicht erreichen.

Der tantrische Weg der Reinigung von unseren Ansichten

Der zweite wichtige Einstellung ist der tantrische Weg der Reinigung von eigenen
Ansichten, was bedeutet, unsere gewoéhnlichen und dualistischen Anschauungen
und Vorstellungen in eine héhere spirituelle Vision zu verwandeln.

So verwandeln wir den Ort, wo Lehren empfangen werden: aus einem
gewohnlichen Klassenzimmer wird ein vollstdndig ausgereiftes Mandala der
Gottheiten. Wir sehen den Lehrer als reine Form von Shen Lha Okar, dem
Buddha des Mitgeftihls. Wir verwandeln ihn geistig von einer gewdhnlichen
Person in einen Erleuchteten, die sich in einem menschlichen Kérper manifestiert
hat, um alle fihlenden Wesen anzuleiten. Wir verwandeln unsere Begleiter und
Klassenkameraden aus gewdhnlichen Wesen in Gottheiten und Géttinnen, und
glauben, dass sie alle Liebe, Mitgeftihl und Fursorge flir alle fihlenden Wesen
haben.

Der Zweck der Umwandlung unserer Sicht in reine Visionen von diesen Objekten
ist, die auflergewdhnliche Natur dieser Erfahrung zu realisieren. Dies gibt uns
einen besonderen Grund, um den Segen und die Befugnisse vom Lehrer (Lama),
den Erleuchteten (Sangye), den Gottheiten (Yidam) und den weiblichen
Manifestationen der Erleuchteten (Khadro) zu erhalten, um unsere Weisheit und
Stabilitat zu entwickeln. Dies ist die Essenz der Praxis der Reinigung im Hinblick
auf die tantrischen Wege.

Um maximalen Nutzen zu erzielen, muss der Praktizierende sowohl die
Motivation der Erleuchteten als auch die Motivation der geheimen Sang Ngag
erzeugen. Vor dem Empfang Lehren, macht man Praktiken und empfangt
Erméachtigung oder miindliche Uberlieferungen. Der Student sollte seine Praxis
jedes Mal mit diesen Motivationen beginnen, wodurch die Vorteile der Praxis
multipliziert werden.

Reine Motivation vermittelt den Studierenden gute Bedingungen flir die Lehren,

um Wurzel und Blite in die Erleuchtung zu bringen. Wenn unsere reine
Motivation fehlt, dann zerstéren unreine und verblendete Gedanken alle guten

Seite 24



Ergebnisse unserer Praxis. Es ist wichtig, ungeeignete Einstellungen und Motive
zu korrigieren und zu reinigen.

Die richtige Motivation der Schiiler

Das Wesen der Bon-Lehren basiert auf Mitgeftihl, Liebe, Gewaltlosigkeit und
Gute. Wenn wir entsprechend praktizieren, erhalten wir ein besseres Verstandnis
von der eigenen Natur und von der Natur aller Phanomene.

In anderen Worten, ist das ultimative Ziel der Ubung ist, unseren nattirlichen
Zustand des Geistes zu entdecken und die Erleuchtung zu erlangen. Flr das
Entdecken unserer wahren Natur ist es wichtig, unsere negativen Gedanken, die
von den funf Giften Wut, Anhaftung, Unwissenheit, Eifersucht und Stolz
beeinflusst werden, zu reinigen. Die Fahigkeit zum Erzeugen von reinen
Gedanken hilft uns auch, andere Lebewesen zu férdern und gibt uns einen
sinnvollen Zweck in unserem Leben.

Als Beispiel kénnen wir wie eine Lotosbliite nehmen, die schén ist, obwohl sie
aus dem Schlamm gewachsen ist. Thre Schonheit wird nie von ihrer Umgebung
beeinflusst. Weil wir in den elenden Bedingungen dieser zyklischen Existenz
geboren wurden, muissen wir betonen, wie wir das Leiden Giberwinden oder uns
vom Leiden befreien. Durch die Anwendung der Lehren in unserer taglichen
Praxis, sind wir nicht von den Giften dieser Welt betroffen.

Die Lehren des Bon sind wie ein Spiegel, der in der Lage ist, das
Erscheinungsbild von Objekten zu reflektierten. In der gleichen Weise werden wir
durch die Praxis in der Lage sein, den Einfluss von den negativen Gedanken und
den funf Giften zu erkennen und zu realisieren und sie deshalb achtsam
kontrollieren, um sie zu unterwerfen. Wir verwenden die Praxis als einen Spiegel,
um unser inneres Selbst zu reflektieren. Je mehr wir dazu in der Lage sind, die
negativen Gedanken zu tiberwinden oder zu unterwerfen, desto mehr werden wir
unser Verstdndnis und den Wert unserer Praxis verbessern.

Die erforderlichen Qualitaten von Studenten

Zwei Zusammenstellungen von Eigenschaften werden von Praktizierenden
bendtigt:

% Eigenschaften die zu vermeiden sind (die drei Fehler des Behélters und
die neun Fehler, die zu vermeiden sind) und

% Eigenschaften die zu erreichen sind (das Wissen vom Erhalten, das
Wissen vom Verstehen und das Wissen der Realisierung)

Seite 25



Eigenschaften die zu vermeiden sind

Die drei Fehler des Behalters

The three faults that each student should avoid, known as “the three faults of the
container,” are being like an upside-down container, being like a container with a
hole in the bottom, or being like a container with poison inside. Die drei Fehler,
die jeder Schuler vermeiden sollte, bekannt als "die drei Fehler des Behéalters"
sind:

1. wie ein umgekehrter Behélter zu sein,
2. wie ein Behdalter mit einem Loch im Boden zu sein oder

3. wie ein Behéalter mit Gift darin zu sein.

1. Wie ein umgekehrter Behdilter zu sein, wird durch einen Topf symbolisiert,
der auf dem Kopf steht

Wenn wir ein Schiler sind, der den Lehren zuhort, ist unser
Bewusstsein auf das was der Lehrer sagt fokussiert, so dass wir jedes
Wort, das der Lehrer sagt, horen werden. Wenn unser Bewusstsein
stattdessen auf eine andere Stelle fokussiert ist, werden wir, egal wie
viele wertvolle Lehren wir erhalten, wie ein umgekehrter Topf unter einen
Wasserhahn gehalten werden, egal, wie viel Wasser dartber fliefSt, es
wird kein Wasser im Inneren bleiben.

Die Anwesenheit unseres physischen Koérpers reicht nicht aus, um den
Erhalt der Lehren zu erfiillen. Obwohl wir den Klang der Stimme des
Lehrers horen, sind wir wie eine Katze oder ein Hund in der Klasse,
welche(r) die Gerdusche der Bon-Lehre zwar héren kann, aber die
Bedeutung der Worte niemals verstehen kann.

2. Wie ein Behdilter mit einem Loch im Boden zu sein, wird durch einen Topf
mit einem Loch in seinem Boden symbolisiert

Es ist wichtig, sich daran zu erinnern, was man mit klarem Bewusstsein
hort und nicht zu vergessen, was man von den Lehren gehort hat. Wir
Ubernehmen die Lehren in unserer Praxis und unserem téglichen Leben,
und vermeiden die negativen Handlungen von Koérper, Geist und
Sprache, welches die Quellen von allen Leiden sind. Wenn wir nicht in
der Lage sind, die Lehren und ihre Essenz zu erinnern, verfligen wir
nicht Uber den richtigen Blickwinkel. Wenn unser Bewusstsein
vollstdndig durch unendliche Projektionen der Vergangenheit, Gegenwart
oder Zukunft abgelenkt ist, dann wird Ihr Geist ist wie ein Topf mit
einem Loch im Boden, egal wie viel Wasser in ihn hinein flief5t, kein
Wasser im Topf bleiben. In anderen Worten, egal wie viel wir héren, wird
nichts im Kopf bleiben um zu tiben, weil wir abgelenkt sind. Wir miissen
die Lehren mit unserer vollen Aufmerksamkeit erhalten.

3. Wie ein Behdilter mit Gift darin zu sein, wird durch einen Topf mit Gift

Seite 26



symbolisiert

Es ist wichtig, die Lehren mit einem reinen Haltung zu erhalten, so dass
alle fihlenden Wesen davon profitieren kénnen. Wenn wir die Lehren
unter dem Einfluss von einem der finf Gifte héren, ist unser Geist wie
ein Topf mit Gift, egal, wie viel leckeres Essen im Topf enthalten ist,
nichts davon kann gegessen werden.

Es ist wichtig, dass der Schiiler klar auf das fokussiert ist, was der
Lehrer sagt - die Essenz der Lehre - dann hélt man diese Essenz im
Geist, um auf sie wahrend der Praxis zu reflektieren und gewinnt
dadurch Realisierung. Wenn wir eines der finf Gifte widhrend einer
Belehrung erzeugen, weil wir unter dem Einfluss von diesem Gift sind,
dann wird die Lehre (trotz ihrem grofen Wert) nicht zu einem positiven
Ergebnis bei der Erreichung unserer Realisierung und bei der
Weiterentwicklung unserer Weisheit fihren.

Mit den hier angegebenen Forderungen, was man alles verstehen und
erinnern muss, stimme ich, der Ubersetzer, nicht mit ein. Man hért
1000 tibetische Silben vom Lama, wovon 50 Silben Mantra sind. Der
Dolmetscher iibersetzt dieses in die englische Sprache und man
bekommt dabei ein vermutetes Mantra bestidtigt. Der zweite
Dolmetscher, der nochmals von Englisch nach Deutsch iibersetzt,
konnte schon die Mantras nicht wiedergeben und hatte sonstige
Interpretations-Schwierigkeiten - da mag das Bewusstsein noch so
konzentriert und klar sein: Bei diesem Tohuwabohu kann man sich
dann beim besten Willen nicht alles merken, vor allem nicht die
Mantras, welche den Kern der Praxis ausmachen. Das ist so, wie
wenn man das 100-Silben-Mantra einmal ins Ohr gefliistert bekommt
und einen Monat spdter voll mit der Praxis loslegt und dabei
dieses Mantra noch miihelos erinnert. (oder darf man erst ab dem 9.
Bhumi mit den Grundiibungen beginnen?)

Zusammengefasst sind diese drei Stérungen die wichtigsten Hindernisse fiir den
Erhalt der Lehren, dem Praktizieren von diesen und ihre Anwendung zum
Erreichen der Realisierung. Um die Vernetzung von dem Erhalt der Lehren durch
das Ohr und das Bewusstsein zu verwirklichen, ist es sehr wichtig, ihre Essenz
im Bewusstsein des Geistes zu halten, ohne sie zu vergessen und ihre Essenz zu
uben. Die Integration dieser Praxis in unserem téaglichen Leben wird das Leben
besser, gltcklicher und aussagekraftiger machen.

Neun Fehler die zu vermeiden sind

Nach dem Dzogchen Yang Tse Longchen gibt es neun Fehler von Bén-
Praktizierenden, die zu vermieden sind:

Seite 27



© o Nk

den Bén-Lehren misstrauen,

Missachtung der Lehrer,

mangelndes Engagement flir unsere Praxis,

verschwenden die Essenz der Lehre durch nicht praktizieren,

keine Wertschétzung der Praxis,

verschieben unserer Praxis wegen der Familie oder anderen Aufgaben,
abgelenkt sein (die Ablenkungen des Bewusstseins),

fehlende Klarheit in der Praxis und

das Geftihl der Trauer oder der Enttduschung wegen der langen
Trainingseinheiten oder den langen Lehren.

Den Bén-Lehren misstrauen

Den Bon-Lehren nicht zu Vertrauen wird automatisch unsere Fahigkeit
blockieren, auf den Pfad der Erleuchtung zu gelangen. Wir erhalten
keine Kraft und Segnungen von den Drei Juwelen (Kénchog Sum), den
Erleuchteten (Sangye), den Bon-Lehren (die Lehren von Tonpa
Shenrab) oder von den grofsen Meister, welche die Umsetzung erreicht
und den Geist der Erleuchtung (Yungdrung Sempa) erzeugt haben. Es
ist, als ob wir zwei amputierte Beinen haben und nicht in der Lage sind,
von einem Ort zum anderen, ohne die Hilfe von jemandem dem wir
vertrauen, zu gehen. Ebenso, wenn wir unserem Lehrer nicht vertrauen,
obwohl er grofse Krafte und Segen gibt, werden wir nicht in der Lage,
diese Segnungen zu empfangen. Wenn Sie tiben, um Erleuchtung zu
erlangen, ist eines der wichtigsten Dinge, dass wir den Lehren vertrauen
und an den Lehrer glauben. Nur dieses Vertrauen und der Glauben wird
die Tlr zu den Lehren zu 6ffnen.

Vertrauen ist ebenso notwendig fiir jedermann. Wenn wir Vertrauen in
uns selbst schaffen, haben Sie eine gute Basis fiir unsere Praxis. Es ist
wie die Kleber, die wir verwenden, um die Essenz der Lehren mit
unserem Geistesstrom zusammenzuhalten. Vertrauen ist die Quelle all
dieser Qualitaten.

Missachtung der Lehrer

Wenn wir keinen Respekt gegentiber dem Lehrer haben, der die Quelle
des Wissens und der Weisheit ist, wird es unmoglich sein, die
Erleuchtung zu erreichen, obwohl die Bén-Lehren die urspringliche
Quelle zum Erreichen der Erleuchtung sind.

Nichts ermdéglicht es uns, dies ohne den Empfang von Befehlen und
Anleitung des Lehrers zu tun. Wenn wir unseren Lehrer nicht als eine

Seite 28



echte Form von Shen Lha Okar, dem Buddha des Mitgeftihls sehen,
dann werden wir nicht in der Lage sein, sein Wissen und seinen Segen
zu empfangen.

Ein Student fragte einst den grofSen Dzogchen-Meister Gyer Pung Nang
Zher Lod Po: "Was ist die wichtigste Qualitat, die bendtigt wird, um die
Essenz des Lehrers zu erhalten?" Die Antwort war: "Der Segen des
Lehrers." Erneut warf der Student die Frage auf: "Was ist das Wichtigste
fir die Segnungen?" Die Antwort war: "Zu sehen und den Lehrer als mit
vollstadndig erreichter Weisheit und Mitgefiihl zu sehen, ihn als immer bei
uns zu sehen und die Umgebung immer mit der Wahrheit der Lehre und
den Segnungen der Erleuchteten der zehn Richtungen (Chok Chu
Sangye) zu sehen". Das ist wahr, auch wenn der Lehrer selbst nicht gut
qualifiziert ist.

Als Beispiel hierfiir gibt es eine Geschichte von einem Einsiedler, der in
friheren Zeiten im Wald gelebt hat. Mehrere Fischer in einem nahe
gelegenen Dorf erlitten eine schwere Zeit, weil ihnen Fische, Nahrung
und sogar Kleidung fehlten. Die Fischer waren von dieser schwierigen
Situation vollstandig erschopft. Eines Tages, auf dem Weg nach Hause,
sahen sie einen Einsiedler, der in einer sehr angenehmen und
gliicklichen Weise benahm. Sie fiihlten sich inspiriert durch seine Art zu
leben und beschlossen, sich Belehrungen von ihm geben zu lassen und
den Verzicht auf weltliche Leben zu widmen. Sie gingen zu ihm, um ihm
alle ihre Fischernetze und Jagdausriistungen zu geben. Mit
vollkommenen Vertrauen und Hingabe, baten sie ihn, sie als seine
Schiler akzeptieren und ihnen zu Lehren, so dass sie die Erleuchtung
erreichen kénnen. Der Einsiedler war nicht qualifiziert, um solche
Lehren geben, aber er wollte dies den Fischer gegentiber nicht zugeben.
Deshalb lehrte er sie in einer sehr negativen Art und Weise.

Er fragte sie: "Sind ihr in der Lage, mir vollig zu vertrauen und tun, was
ich von euch verlange?" Sie antwortete: "Absolut! Wir warten auf Ihre
Anweisungen und wollen alles tun, was Sie uns bitten zu tun". Dann
sagte der Einsiedler: "Ihr alle muisst euch an Handen halten und von hier
aus in den See springen". Die Fischer dachten, dass dies eine Methode
fir den Unterricht von sehr stindigen Personen. wie Fischer und Jager,
war, um die Befreiung zu erreichen, so sprangen sie ohne Zweifel in den
See. Bevor sie in den See fielen sie wurden alle von einem Adler
aufgefangen, der eigentlich eine Manifestation der Erleuchteten der zehn
Richtungen war und sie erreichten dann die Erleuchtung.

Dies ist gutes Beispiel fur die Notwendigkeit der Erzeugung von
kompletten. Vertrauen und dem Glauben an den Lehrer, so dass der
Segen und die Kraft der Erleuchteten immer mit uns ist. Die Wahrheit
der Lehren von Ténpa Shenrab fiihrte die Fischer zu der Erleuchtung,
nicht die falschen Lehren des Eremiten.

Danach war der Einsiedler sehr stolz, dass die Fischer die Befreiung

Seite 29



erreicht hatten. Er dachte falschlicherweise, dass dies durch seine
Fuhrung verursacht worden war. Er war sich sicher, dass er die
Befreiung auch erreicht, wie sie die Fischer erreicht hatten und so
sprang er aus seiner Hohle in den See und wurde getétet.

Dies ist symbolisch fir das Ergebnis von negativen Gedanken. Starker
Segen und Kraft kdnnen je nach der Starke des eigenen Glaubens
erscheinen. Was wir erhalten, ist abhangig davon, wie viel Vertrauen wir
in Richtung des Lehrers und den Lehren haben.

Mangelndes Engagement fiir unsere Praxis

Wenn uns Engagement flir unsere Praxis fehlt, wird es leicht sein, die
Kontinuitat unserer Praxis zu unterbrechen, auch wenn der Lehrer uns
das Leiden, das durch das Begehen von untugendhaften Taten
verursacht wird, und die Bedeutung der Vermeidung der Handlungen,
die dieses verursacht, gezeigt hat.

Indem wir unsere Praxis entwickeln, wird sie die Inspiration fir gute
Taten. Daher ist es wichtig, eine Verpflichtung fir unsere Praxis zu
machen, so dass wir unser Ziel erreichen kénnen. Wir miissen uns
verpflichten, der Praxis regelméafdig, jeden Tag in unserem Lebens zu
machen. Zum Beispiel kann man eine der wesentlichen Rezitationen 300
Mal pro Tag rezitieren, oder jeden Tag fir 15 Minuten meditieren.

Selbst wenn wir wegen unserer Lehrer oder spirituellen Freunde ein
gewisses Interesse an den Lehren und der Praxis haben, ohne
Engagement, wird unser Interesse allmahlich durch das dualistische
Denken in dieser Praxis einfach gestért und getduscht. Langsam,
verlieren wir unseren Glauben und verlieren uns in Aktivitaten, die uns
in dieser zyklischen Welt halten.

Wir sollten auch eine Verpflichtung machen, um untugendhafte Taten
von Korper, Geist und Sprache zu vermeiden. Wir fiihren dies Schritt fur
Schritt durch und wéhlen unsere Ziele. Wir entschliefden uns auf diese
Weise: "Morgen werde ich keine Wut oder Eifersucht gegentiber
jedermann erzeugen".

Es ist wichtig, dass wir ganz bewusst unsere Verpflichtungen
praktizieren. Allméahlich entwickeln wir die Weisheit und die Kraft, um
das Leid und seine Quellen zu tiberwinden und die Erleuchtung zu
erlangen.

Verschwenden die Essenz der Lehre durch nicht praktizieren
Wenn wir die Lehren ohne sie zu praktizieren erhalten, verlieren wir

nach einiger Zeit das Interesse, an dem, was wir erhalten haben. Wenn
wir den Wert der Lehren nicht zu schatzen wissen, wird sie keine

Seite 30



Verwirklichung des Ziels werden.

Wenn wir hungrig sind und einen vollen Teller mit Essen vor uns haben,
werden wir uns bemuhen, es in den Mund nehmen zu kénnen. Das
Essen wird nicht von selbst in den Mund kommen und wir werden
hungrig bleiben, wenn wir uns nicht die Miihe machen, es zu essen. In
der gleichen Weise, wenn wir die Lehren durch das Praktizieren nicht
geltend machen, gibt es keine Moglichkeit, das ultimative Ziel zu
erreichen.

Es ist wichtig, ein Interesse an der Praxis zu haben. Wer Interesse hat,
wird die Realisierung durch die Praxis zu erreichen. Wenn man ernsthaft
versucht das ultimative Ziel zu erreichen, ist die Menge an Zeit nicht
wichtig. In Tibet gibt es ein Sprichwort: "Die Lehren sind eine Art Juwel,
das nicht einer Person gehort, sondern zu denjenigen kommen werden,
die begeistert von den Lehren sind und sich verpflichten sie zu tiben".

Keine Wertschditzung der Praxis

Wenn wir nicht wissen, den Wert der Lehren schéatzen, fehlt uns der
starke Wunsch zu praktizieren und wir werden unsere Praxis leichter bis
morgen oder ndchste Woche oder ndchsten Monat verschieben. Having
postponed the practice, you will die before achieving any results. Bei dem
Verschieben der Praxis werden wir keine Ergebnisse vor dem Sterben
erreichen.

Daher ist es wichtig zu erkennen, was fir eine wunderbare Gelegenheit
es ist, einen Lehrer und die Lehren zu treffen. Wir sollten Gedanken
erzeugen, die uns mehr aktiv und sinnvoll zum Praktizieren fihren.

Wenn wir den Moment des Todes erleben, sind wir nicht in der Lage zu
bedauern, dass wir nicht getibt haben, als es noch Zeit zum Uben gab.
Bereiten wir uns wahrend unseres Lebens vor, so dass wenn die Zeit
kommt, wir in der Lage sind, dem Weg des Sterbens mit Vertrauen in die
eigene Praxis zu folgen.

Verschieben unserer Praxis wegen der Familie oder anderen Aufgaben

Wenn wir ein ernsthafter und engagierter Praktizierender sein wollen
und wir dieses weltlichen Lebens satt sind, darf unsere Praxis nicht von
irgendwelchen Bedingungen oder Umsténden, wie Familie, Freunde oder
anderen Menschen, abhangen. Es ist wichtig, um in unseren
Entscheidungen frei zu sein, ohne Druck von irgend jemandem.

Standiges erinnern an all die Qualitdten der Erleuchteten und die Macht
der Praktiken zu verstehen fiihren zur Uberwindung des Leidens. Wir
versuchen folgenden Gedanken im Hinterkopf behalten: "Heute werde
ich mich an jedes Wort erinnern, das der Lehrer sagt, Giber seine

Seite 31



Bedeutung reflektieren und sie in meine Praxis integrieren. Ich will die
volle Erleuchtung in dieser Sitzung zu erreichen".

Wenn wir keine Zeit verschwenden, werden wir von jedem Moment der
Praxis profitieren.

Abgelenkt sein (die Ablenkungen des Bewusstseins)

Wenn unser Geist grenzenlose Gedanken zu produzieren beginnt und
von den sechs Objekte des Bewusstseins abgelenkt wird, werden wir von
der Essenz der Lehren weit weggefihrt und die funf Gifte werden
aktiviert. Daher ist es notwendig, unseren Geist zu stabilisieren und sich
mehr sanft und prézise auf die Lehren zu konzentrieren. Die sechs
Objekte oder Ablenkungen des Bewusstseins sind:

Augen-Bewusstsein oder Ablenkung durch Objekte;
Ohren-Bewusstsein oder Ablenkung durch Gerdusche;
Nasen-Bewusstsein oder Ablenkung durch Geruch;
Zungen-Bewusstsein oder Ablenkung durch Geschmack;

Koérperbewusstsein oder Ablenkung durch das Fuhlen;

A o o

Geist-Bewusstsein oder Ablenkung durch grenzenlose Gedanken
von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

Fehlende Klarheit in der Praxis

Durch die Erzeugung von grenzenlosen Gedanken an Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft und die folgenden Gedanken, verlieren wir vollig
unsere Konzentration auf die Lehren haben das angefangen, was als
Haupthindernis fiir die Normalisierung unseres Geisteszustandes
bekannt ist. Es ist wichtig, die Wildheit der Gedanken erkennen und zu
lernen, sie zu stabilisieren. Wahrend wir uns tiber die Gefahr der
Ablenkung gewahr werden, versuchen wir, unsere Konzentration auf die
Lehren konzentriert zu halten.

Das Gefiihl der Trauer oder der Enttduschung wegen der langen
Trainingseinheiten oder den langen Lehren

Anstatt von der Lange der Trainingseinheiten und anderen Faktoren
frustriert zu sein, sollten wir erkennen, wie gliicklich unsere Umstande
sind und wie selten es ist, einen perfekten menschlichen Kérper zu
haben. Es ist auch wichtig, unser Gliick zu erkennen, einen Lehrer zu
treffen und eine Gelegenheit, die Lehren zu erhalten, realisieren zu
kénnen. Diese Chance ist nicht jedem gegeben. Daher sollten wir die
erhaltenen Lehren und unsere Praxis mit Freude und Begeisterung
ausfiihren, mit der Absicht, die Erleuchtung in diesem Leben zu

Seite 32



erreichen.

Eigenschaften die zu erreichen sind

Es gibt drei primé&re Qualitaten der Praxis, die von den Studierenden wie folgt
kultiviert werden.

Das Wissen der Durchfiithrung (Zinpi Lo)

Dieses Wissen ist wie Leim. Was auch immer es bertihrt, hilt es ohne Freigabe.
Die Schiiler mtissen das Wissen, das die jeweilige Lehre enthélt haben. Erstens,
erhalten Sie die Worte der Lehre, zweitens, erhalten sie diese Worte ohne sie zu
vergessen, und drittens, behalten sie ihre Bedeutung im Sinn.

Das Wissen des Verstehens (Bardu Togpi Lo)

Dieses Wissen beinhaltet die Unterscheidung des Positiven von dem Negativen -
zu wissen, was behalten werden sollte und was verworfen werden sollte - wie ein
Goldgréaber die Gold-Nuggets festhdlt und den Schlamm wegwirft. Auf diese Weise
haben die Schuler das Wissen von den tugendhaften Qualitaten der Erleuchteten
von dem Untugendhaften dieser zyklischen Welt zu unterscheiden.

Das Wissen der Realisierung (Togpi Lo)

Dieses Wissen ermoglicht es den Studierenden Unterscheidungen selbst unter
tugendhaften Dinge zu machen, in der zu Lage sein, zwischen den Edelsteinen
und Gold zu unterscheiden. Auf diese Weise versteht man die verschiedenen
Lehren von Ténpa Shenrab und bekommt die Fahigkeit auf die wahre Natur des
Geistes ohne Unterbrechung zu meditieren. Dartiber hinaus kann man die Zehn
Transzendentale Praktiken (Parchin Chu) Uiben.

Qualitiaten die von den Lehrern kultiviert werden

Um Erleuchtung zu erlangen, miissen wir meditieren. Um zu meditieren, miissen
wir die Natur unseres Geistes zu realisieren. Um die Natur unseres Geistes zu
realisieren, ist es wichtig, Unterweisung und Fihrung von einem Lehrer zu
haben. Es gibt keine Geschichte vom Erreichen der Erleuchtung ohne einen
Lehrer.

Ohne Fuhrer, kann eine Person, die ein bestimmtes Land nicht kennt, keine

richtige Entscheidung treffen, wo es hingehen soll. In gleicher Weise haben wir
fihlenden Wesen keine Kenntnis, wie man den Pfad der Erleuchtung ohne einen

Seite 33



Lehrer geht. In der Vergangenheit folgten die grofsen Meister, Gelehrten und
Ubersetzer von Zhang Zhung und Tibet den Anweisungen ihrer Lehrer und haben
die Erleuchtung erlangt. Im achten Jahrhundert folgten dem grofiem Meister
Drenpa Namkha 108 Lehrer, um Erleuchtung zu erlangen. Wir Lebewesen
brauchen einen qualifizierten Lehrer, der uns leiten kann und uns sagen, was zu
tun und was zu vermeiden ist.

Es ist wichtig, einen qualifizierten Bén-Lehrer, der die Ubertragung der Bén-
Lehren durch eine ununterbrochene Linie erhalten hat und uns in die richtige
Richtung fihren kann, zu finden. Er muss Kenntnisse tiber die Bén-Lehren im
Allgemeinen und seine eigene Erfahrung der Verwirklichung der Natur des
Geistes durch Meditation haben. Er muss auch in dem jeweiligen Thema
unterrichtet sein er und flieffend die Weisheit und das Wissen an seine Schtiler
weitergeben kénnen. Ohne Unterscheidungen unter seinen Schtilern zu machen,
muss er begeistert sein und sie unermuidlich zum Wohle aller fiihlenden Wesen
lehren.

Es ist wichtig fir Bon-Lehrer die folgenden sechs Qualitdten verkorpern:

1. er muss die wahre Natur des Geistes erkannt haben,

2. er muss die Erfahrung der vollkommenen Kontemplation im Zustand der
Meditation haben,

3. sein Charakter und sein Verhalten muissen in Ubereinstimmung mit den
Lehren sein, so dass er ein Vorbild far alle fihlenden Wesen ist,

4. er muss die komplette Realisierung der Stufen und den Weg zur
Erleuchtung erlangt haben,

5. er muss aus der materiellen Welt geldst sein und alle seine Energien auf
das Erlangen der Erleuchtung ausrichten und

6. er muss sich immer in der Praxis und der Lehre des Bén engagieren.

Wenn der Lehrer keinen Glauben und Vertrauen an seine Linie und seine eigenen
Lehrer hat, wird er keine Segnungen an seine Schiiler geben kénnen.Wenn er
einen Mangel an Mitgefiihl gegentiber seinen Schiilern und allen fihlenden
Wesen hat, wird seine Lehre keine guten Ergebnisse bringen und er wird nicht in
der Lage sein, seinen Schiiler den Weg zur Erleuchtung zu zeigen. Wenn ihm
Kenntnis von dem jeweiligen Thema fehlen, das er unterrichtet, wird er nicht in
der Lage sein, seine Schiiler zu verstehen und ihnen bei dem Thema zu helfen. Er
kann den Geist seinen Schiilern nicht fiir ein Verstiandnis der wahren Qualitat
der Weisheit 6ffnen. So wird die Teilnahme an seinen Lehren eine
Verschwendung von Zeit.

Die Lehrer selbst muissen fiir das Lehren beten und eine reine Motivation
erzeugen zu, um den Segen von ihrem Meister und ihrer Linie zu empfangen und

alle fihlenden Wesen befreien, indem sie die Lehren geben.

Weil diese Hinweise nicht erschépfend sind, bieten sie nur allgemeine Richtlinien
fur die Praktizierenden und die Lehrer an. Ein Detail ist besonders wichtig: hat

Seite 34



ein Praktizierender einmal beschlossen, einem Lehrer zu folgen, sollte der Schuler
nie durch seine begrenzten Kenntnisse oder Fragen den Wert des Lehrers
beurteilen. Der Student sollte die Lehrer nur als rein und vollkommen
betrachten.

Kapitel 3

Vierfache Praxis um unseren
Geist zu trainieren

Zum besseren Verstandnis der Bon-Lehren und ihre Qualitaten, ist es wichtig,
den Wert der eigenen perfekten menschlichen Geburt gemeinsam zu mit ihrer
Natur der Verganglichkeit verwirklichen. Solange wir nicht die Erleuchtung
erreicht haben, werden wir ewig in dieser zyklischen Welt des Leidens, der
Beschwerden und den Enttduschungen herumirren. Wir werden die Ergebnisse
unserer Handlungen von unseren eigenen Taten zu erleben - sowohl positiv als
auch negativ. Um das Leid zu tiberwinden, mussen wir das Gesetz von Ursache
und Wirkung verstehen und erkennen.

Die vierfache Praxis (Lodhog Namzhi) wird verwendet, um den untrainierten Geist
in Ubereinstimmung mit dem Bén wie folgt zu zéhmen:

3% Realisierung der Seltenheit eines perfekten menschlichen Kérpers (Daljor
Nyed Kawa),

Realisierung der Natur der Vergénglichkeit des Lebens (Tse Mi Tagpa),

Realisierung der Quellen des Leidens in dieser zyklischen Welt (Khorwai
Nyemig) und

S

Verstédndnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung (Le Gyu Dre).

Das Realisieren der Seltenheit eines perfekten
menschlichen Korpers

Erstens, was bedeutet es, die Seltenheit eines perfekten menschlichen Koérper
realisiert zu haben? Wir miissen uns entscheiden, ob wir die achtzehn Qualitaten
ausbauen wollen, die einen perfekten menschlichen Kérper ausmachen. Die
achtzehn perfektionierten Qualitdten (ydnten chogyed) sind die acht Bedingungen
(dalwa gyed) und die zehn Vollkommenheiten (jorwa chu).

Wenn wir diese Qualitaten nicht perfektioniert haben, dann mussen wir tiben,

um einen Weg zu finden, dies zu erreichen. Die Unvollkommenheit von auch nur
einer dieser Eigenschaften wird einen Unterschied in unserer Praxis machen.

Seite 35



Wenn wir all diese Eigenschaften erreicht haben, ist es sehr wichtig, dass wir uns
verpflichten, diese seltene Gelegenheit in diesem Leben dazu zu verwenden, um
uns in der Praxis zu engagieren und allen fihlenden Wesen helfen.

Die acht Bedingungen

Um die acht Qualitdten zu perfektionieren, miissen wir zuerst nicht unter einer
der acht folgenden Bedingungen leben. Dies liegt daran, weil ihre jeweiligen
Leiden uns in unserer Praxis stéren.

1. Der Hollen-Bereich

Im Héllen-Bereich wird man durch den Zorn in vergangenen Leben
geboren. Im Hoéllen-Bereich wird man standig vor Kélte und Hitze leiden.
Nicht einen einzigen Moment ist man frei von Leiden. Daher gibt es keine
Moéglichkeit und keine Zeit zu tiben oder fir Belehrungen. Deshalb ist
dieser Bereich nicht frei von Leiden.

2. Der Bereich der hungrigen Geister

Die Geburt in diesem Bereich wird verursacht durch Anhaftung.. In dem
Bereich der hungrigen Geister gibt es stdndig Hunger und Durst. In
jedem Augenblick ihres Lebens schmachten diese Wesen fir Essen und
Trinken, aber selbst wenn sie dies erhalten, sind sie unfdhig, es zu
aufzunehmen und leiden weiter. Deshalb haben sie keine Moglichkeit zu
Uben.

Hiermit ist eine Geschichte tiber Tertdn Guru Nontse, ein grofSer
Entdecker der Schétze des Bon und ein bekannter Lehrer, verbunden.
In einer Vision fragte er eine altere Dame der Hungergeister "Verstehst
du die Eigenschaften der tugendhaften und der untugendhaften Taten?
Kennen Sie eine Rezitation oder Gebete?" Sie antwortete: "Ich kenne die
Qualitaten von tugendhaften und untugendhaften Taten und kann auch
Gebete rezitieren, aber viele meiner 500 Kinder sterben an Hunger und
Durst. Es gibt keinen Moment, in dem ich frei bin, um die Praxis
auszuuben".

3. Der Bereich der Tiere

Die Geburt als jede Form von Tier wird durch Unwissenheit verursacht.
Die Leiden dieser Wesen enthalten Unwissenheit, keine Freiheit fir
Entscheidungen und Abhangigkeit. Unter den Tieren ist die héchste
Form ein Haustier. Wenn wir hundert Bande der Lehren von Ténpa
Shenrab vor ihnen platzieren und die Lehren rezitieren, kénnen diese
Tiere den Segen der Gebete erhalten, andernfalls verstehen sie kein
Wort. Da sie aus Mangel an Klarheit und Wissen immer leiden, sind sie
keinen Moment frei. Daher gibt es keinen einzigen Moment, in dem sie
sich mit der kleinsten Menge an Praxis engagieren kénnen.

Seite 36



Der Bereich der langlebigen Gotter

Wer in diesem Bereich geboren wird, glaubt dass er das ultimative Ziel
erreicht und ist damit sehr zufrieden mit sich. Dies ist der Grund,
warum sie sich in keiner Art von Praxis engagieren. Sie verbringen den
Grofdteil ihres Lebens in einem Zustand der Wahrnehmungslosigkeit.
Unmittelbar vor dem Sterben erkennen sie plétzlich dass sie in einem
niedrigeren Bereich wiedergeboren werden und in diesem Moment,
erzeugen sie eine falsche Ansicht tiber ihre Leistung. Da sie keine
Moglichkeit zu tiben haben, gibt es keine Chance, ihre falsche Ansicht zu
den Lehren zu dndern und ihr Leiden wird sich fortsetzen.

Das Fehlen von Erleuchteten

Die Zeit der Abwesenheit der Erleuchteten ist als das dunkle Aon
bekannt. Diejenigen, die in einem Ort geboren werden, wo es keine
Erleuchteten gibt, werden nicht genug Gltick haben, um die Lehren des
Bo6n zu erhalten. Deshalb werden sie die Essenz des Bén nicht verstehen
und auch nicht in der Lage sein, zwischen den Qualitidten der
tugendhaften und untugendhaften Taten zu unterscheiden. Jeden
Augenblick ihres Lebens wird zu mehr Leid fihren und es wird keine
Zeit oder kein Platz fir die Praxis vorhanden sein.

Das Fehlen der Lehren

Wer an einem Ort geboren wird, wo die Bon-Lehren wegen seines
Karmas nicht gelehrt werden, wird sicherlich nicht wissen, was und wie
man Ubt, noch wird er den Wert des Bén kennen. Ihm wird nattrlich ein
Versténdnis fir die Qualitat der Erleuchteten (Sangye) und des
tugendhaften Handelns fehlen. Deshalb gibt es keine Chance,
Erleuchtung zu erlangen. Diese werden nicht in der Lage sein, die
Freiheit vom Leiden der zyklischen Existenz, zu gewinnen.

Keine guten gesundheitlichen Bedingungen

Wenn wir als behinderte oder psychisch kranke Menschen geboren
werden, werden wir, obwohl wir die Méglichkeit haben die Lehren zu
erhalten, nicht in der Lage sein, ihr Wesen zu verstehen. Zum Beispiel
haben wir keine Moéglichkeit, den Segen durch den Anblick der
Erleuchteten und den Lehrern zu erhalten, wenn wir blind sind. Wenn
wir taub sind, gibt es keine Chance, die Worte der Lehre zu héren.

Wenn wir dumm sind, kénnen wir nicht rezitieren und die Bedeutung
der Lehren diskutieren. Wenn wir mental behaftet sind, dann haben wir
keine Moglichkeit, die Lehren in unserer Praxis anzuwenden und damit
sowohl die tugendhaften und untugendhaften Taten als auch die
Qualitaten des Leidens und der Erleuchtung klar zu verstehen. Wir
werden immer an dem Fehlen dieser Qualitidten leiden.

Falsche Ansichten gegeniiber den Lehren haben

Seite 37



Wenn wir falsche Ansichten zu den Lehren zu entwickeln, dann werden
Sie nicht in der Lage sein, die Lehren in irgendeiner Weise zu
praktizieren. Stattdessen werden wir die negativen Ansichten und
schlechtes Karma anbauen. Fehlende positive Ansichten zu den Lehren
werden dazu fihren, dass die Segnungen, die Energie und Macht des
Bon aufhoéren.

Dies sind die acht Bedingungen, welche die Schiiler an dem freien Praktizieren
(mi khom pi ne gyed) behindern kénnen. Unter diesen Bedingungen gibt es keine
Moglichkeit des Ubens, um Erleuchtung zu erlangen. Passend dazu gibt es ein
Zitat von Dangwa Don Gyi Dho: "Wenn wir in irgendeiner Form als ein Wesen der
Holle, als hungriger Geist oder im Tierreich, welche nicht frei von Leiden sind,
geboren werden, gibt es keine Moglichkeit, die Lehren zu verstehen und keine
Gelegenheit, die Lehren zu erhalten. Wegen Nicht-Verstehen gibt es keine Praxis
und wegen Nicht-Praktizieren gibt es keine Moglichkeit, um die Erleuchtung zu
erreichen".

Man muss das Glick haben, frei zu sein von all diesen Hindernissen, um zu
Uben und um Verstandnis zu gewinnen. Nur dann gibt es eine Moglichkeit, auf
den Pfad der Erleuchtung zu gelangen.

Die Zehn Vollkommenheiten

Unter den zehn Vollkommenheiten (jorwa chu), die erreicht werden sollen, gibt es
zwei Hauptkategorien mit je fiinf Vollkommenheiten. Die erste Kategorie, die aus
funf Vollkommenheiten besteht, betrifft den eigenen Zustand (rangjor nga) und
die zweite Kategorie, die auch finf Vollkommenheiten hat, betrifft die &ufieren
Bedingungen (zhenjor nga).

Die funf Vollkommenheiten im Zusammenhang mit einem eigenen Zustand sind
wie folgt.

% Nach dem grolen Meister Denpa Namkha ist die erste Vollkommenheit,
in Bezug auf den eigenen Zustand, die Bedingung des Besitzes eines
perfekten menschlichen Koérpers.

% Der zweite Zustand ist, an einem Ort geboren zu werden, wo es mdoglich
ist, die Lehren zu empfangen. Die Welt in der wir jetzt leben (Zambu Div)
ist eine Welt, in der wir in der Lage sind, die Bon-Lehren zu empfangen.

%% Die dritte ist, einen einwandfreiem Zustand aller finf Sinne und sechs
Bewusstseinsarten zu besitzen, was die wichtigsten physikalischen
Eigenschaften eines menschlichen Wesens umfasst.

3% Der vierte ist eine reine Absicht beztiglich der Praxis, bekannt als die

Seite 38



*

Bedingung von der Kapazitidt des Verstehens der Lehren.

Die funfte ist die vollstandige Hingabe und das Vertrauen zu den Lehren
und der Praxis, die wir aus den Lehren gelernt haben.

Die finf Vollkommenheiten im Zusammenhang mit den dufSeren Bedingungen
sind wie folgt.

*

Die erste dieser Vollkommenheiten wurde wahrend des Zeitraums
geboren, in dem die Manifestation von Ténpa Shenrab die Lehren
gegeben hat. Dies ist als Bedingung flir das Vorhandensein des
Erleuchteten (Sangye) bekannt. Ohne Tonpa Shenrab gébe es keine Bon-
Lehren in diesem Aon.

Die zweite ist die Verkiindung der Bon-Lehren. Ténpa Shenrab lehrte die
neun Wege des Bon, damit alle Wesen, nach ihren Fahigkeiten, davon
profitieren die Lehren zu verstehen. Jeder Student wird hat die perfekte
Bedingung, unter der die Bon-Lehre gelehrt wird. Obwohl Ténpa
Shenrab ein erleuchtetes Wesen ist, das in dieser Welt geboren wurde
und Segen gegeben hat, wlirde niemand in der Lage sein von den Lehren
zu profitieren, wenn er den Bon nicht gelehrt hatte.

Die dritte ist die weitere Prasenz der Bon-Lehren. Wenn die Lehren, die
von Tonpa Shenrab gegeben wurden, verloren gehen oder nattrlich
verschwinden, dann wiirde dieser Zeitraum zu einem Zeitraum, in dem
die Bon-Lehren fehlen, sehr Ahnlich sein. Somit wird dieser Zustand als
der Zustand des Vorhandenseins der Lehren bezeichnet.

Die vierte ist die Anwesenheit von einem Lehrer mit der Fahigkeit, zu
lehren. Obwohl Boén existiert, wenn wir keinen Lehrer treffen, der uns
auf dem Pfad zur Erleuchtung fihren kann, werden wir nie davon
profitieren und sein Wesen verstehen. Das Gluck, einen qualifizierten
Lehrer zu treffen und Weisungen von ihm oder ihr zu erhalten, wird als
die Perfektion des Lehrers bezeichnet.

Die funfte ist das Mitgefiihl des Lehrers. Selbst wenn wir einen
qualifizierten Lehrer treffen, wenn er uns nicht als seinen Schuler
akzeptiert oder er kein Mitgeftihl oder nicht guten Willens ist, mit der
Absicht, alle fihlenden Wesen vom Leid dieser zyklischen Existenz zu
befreien, dann werden wir weder von der Essenz des Bon profitieren oder
sie vollstandig verstehen, auch wenn wir von Texten der Bén-Lehren
umgeben sind, noch eine Verbindung zur Linie der Bén-Tradition haben.
Das Treffen auf einen solchen Lehrer ist sehr wichtig flir den Anschluss
an die Linie und folglich nennt einen solchen Lehrer die Vollkommenheit
des mitfihlenden Lehrers.

Seite 39



All diese achtzehn Bedingungen sind, um sich zu vervollkommnen, wesentlich
und sie h&dngen von einem vergangenen Leben und dem Karma Vergangenheit ab.
Diese Bedingungen sind nicht leicht zu erreichen, dies ist nur durch den
grenzenlosen Verdienst, den wir bereits in friheren Lebenszeiten verdient haben
und nun erleben, méglich.

Es ist nicht sicher, dass man immer einen perfekten menschlichen Kérper erlangt
und die Méglichkeit hat, einen Lehrer zu treffen und Belehrungen zu erhalten.
Daher ist es dufderst wichtig, die Seltenheit dieses perfekten menschlichen Kérper
zu erkennen und den Wunsch zu erzeugen, dieses gegenwartige Leben sinnvoll zu
machen. Was wir auch immer Erfahren - Freude oder Schmerz, Glick oder
Ungltick - hat mit dem Gesetz von Ursache und Wirkung zu tun.

Schliefdlich erleben wir das Ergebnis unserer eigenen Taten. Es liegt in unserer
Verantwortung zu Uiben und die Realisierung des nattirlichen Zustand des
Geistes zu erreichen, damit wir das ultimative Ziel erreichen kénnen. Ob wir
negative Handlungen anbauen oder ob wir von den finf Gifte beeinflusst werden,
die Ausgaben davon ergeben zu unseren Lebzeiten die Haltung von uns selbst
treffenden Ergebnissen in Form von unendlichem Leid. Wenn wir einen giftigen
Baum pflanzen, ist die Frucht dieses Baumes bestimmt giftig. Wir kénnen das
ganze Leid nur iberwinden, wenn wir unsere Verunreinigungen reinigen, auch
die kleinsten Vorteile durch Gebete kultivieren und eine gute Haltung gegentiber
anderen erzeugen. Dies ist dem Pfad zu folgen, den Ténpa Shenrab uns gezeigt
hat.

Im Allgemeinen kénnte man meinen, dass das Erreichen eines menschlichen
Korper nicht sehr selten ist, weil die Bevolkerung der Welt schnell wachst. Was
hier als die Seltenheit des perfekten menschlichen Kérper bezeichnet wird, ist
etwas ganz anderes. Es ist tiblich, dass man Menschen mit einer oder mehreren
der notwendigen Voraussetzungen fir die Erleuchtung findet, aber es ist
aufiergewdhnlich, Menschen mit allen achtzehn perfekten Bedingungen zu
finden. Was ist noch seltener ist, ist es, ein Mensch mit allen achtzehn perfekten
Bedingungen zu finden, der sich dabei auch der Praxis und dem Wohl aller
fuhlenden Wesen widmet.

Es ist notwendig diese Qualitédten fir sinnvolle Aktionen, die allen fihlenden
Wesen nutzen, anzuwenden. Nach einem Zitat aus einem Dzogchen Text, "Man
sollte ein sinnvolles Leben nicht verschwenden. Besser es dazu verwenden, um
den ewigen Frieden in diesem Leben zu erreichen". Basierend auf unseren
Handlungen und Entscheidungen werden wir Gutes oder Leiden erleben. Anstatt
stolz darauf zu sein, einen perfekten menschlichen Koérper erreicht zu haben,
konnen wir Uiber die Seltenheit dieser Qualitaten reflektieren. Es ist nicht sicher,
dass wir im nachsten Leben einen dhnlich perfekten menschlichen Kérper haben.
Alles kann in diesem Leben erreicht werden, wenn alle diese perfektionierten
Qualitaten vorhanden sind. Mit vollem Bewusstsein, sollten wir uns ganz der
Praxis, mit der Haltung des Erreichens der Erleuchtung in diesem Leben,
widmen. Weil unser menschlicher Korper wie eine Briicke zwischen den oberen
und unteren Bereichen ist, liegt es sehr viel in unseren eigenen Handen, in
welchem Bereich wir wiedergeboren werden.

Seite 40



Daher muissen wir jeden moglichen Moment unseres Lebens, unserer Praxis
widmen, um die Erleuchtung in diesem Leben zu erreichen. Sich durch weltliches
Leben ablenken zu lassen, erh6ht die Chancen in einem der Bereiche, die voller
Leiden sind, geboren zu werden.

Wir alle sollten aus dem Kern unseres Herzens klar verstehen, dass der Erhalt
dieses vorubergehenden menschlichen Kérper ist, wie wenn man einen Schatz in
einem Traum findet — wenn wir aus diesem Traum aufwachen, haben wir nichts
in unseren Handen.

Ebenso, wenn wir die Lehren nicht in unserer Praxis anwenden, um dieses
gegenwartige Leben sinnvoller zu machen, dann ist der Zweck der Lehre nicht
erfullt. Alle Quellen des Friedens oder Leidens verlassen sich auf diesen
menschlichen Koérper. Durch die Erzeugung unserer reinen Absicht zu den
Lehren und ihrer Essenz, so dass alle flihlenden Wesen davon profitieren kénnen,
kénnen wir von den Leiden der zyklischen Existenz befreit werden.

Realisierung der Natur der Vergidnglichkeit des Lebens

Es ist fur Praktizierende sehr wichtig, die Natur der Vergénglichkeit (tse mi tagpa)
tief zu realisieren. Je mehr wir die Natur der Verganglichkeit verstehen und uns
mit ihr durch die tagliche Praxis im Leben vertraut machen, desto mehr werden
wir dazu aufgefordert, ohne Aufschub regelméafiig zu tiben, und dies wird auch
unser Verstdndnis der Wirklichkeit vertiefen.

Wir alle haben einen allgemeinen Wunsch zu praktizieren, aber da unserer
wahren Verwirklichung der Aspekt der Vergénglichkeit fehlt, verschieben wir
unsere regelmafiigen Praxis Tag fir Tag, Woche fir Woche. Wir glauben, dass wir
am nachsten Tag oder nachste Woche tiben, weil wir oft in einer sehr bestimmten
Weise denken, dass wir morgen oder am néchsten Tag immer noch hier sind.
Eigentlich ist dies sehr unsicher und wir sollten dies deutlich erkennen. Das
Wichtigste ist, sich der Seltenheit des perfekten menschlichen Kérper bewusst zu
sein und Uber seine Bedeutung nachzudenken. Wenn man eine Gelegenheit
verpasst, wird es vielleicht keine andere geben. Diese perfektionierte Qualitat ist
sehr unbesténdig und lasst sich jederzeit durch viele Bedingungen oder
Umstande andern.

Es gibt folgende sechs verschiedenen Methoden, mit denen die Vergénglichkeit
besser zu realisieren ist:

1. Meditieren tiber die Vergcinglichkeit durch die Reflexion auf das sich
wechselnde und entwickelnde Universum

Das Universum ist nach dem gemeinsamen Verdienst von Lebewesen in

Form von Bergen, Seen, Ozeanen und so weiter aufgebaut. Alles davon
scheint sehr stabil und dauerhaft flir das menschliche Auge, aber

Seite 41



eigentlich entwickelt sich alles weiter. Zum Beispiel kann Erosion
Gewasser verdndern. Berge kénnen immer durch Erdrutsche,
Vulkanausbriiche, Erdbeben und so weiter verandert werden. Feuer,
Wind, Regen und andere Elemente verdndern die physische Landschalft.

Meditieren tiber die Vergcinglichkeit durch die Reflexion tiber den Zustand
der Lebewesen im Universum und deren Geburt, Tod und Leid

In der gleichen Weise wie sich das Universum weiter entwickelt und
zerstort wird, entwickeln sich die in diesem Universum enthaltenen
Lebewesen auch weiter und verschwinden durch die drei grofsen Krisen
von Krankheit, Hunger und Krieg. Laut einem Zitat aus einem der Dho-
Texte: "Keines der fiihlenden Wesen wird ohne Anderung oder zu Sterben
ewig sein".

Wir sind uns einig, dass, weil wir geboren worden sind, das Ende
unseres Lebens der Tod ist. Aber wir kénnen dies nicht wirklich aus der
Tiefe als eine Erfahrung der Verganglichkeit erkennen. In den sechs
Bereichen der Existenz, hat keiner unserer Vorfahren von Anfang bis
jetzt ewig gelebt. Sie alle folgten dem Weg der Unbesténdigkeit und
starben an verschiedenen Bedingungen, wie Hunger, Krankheit oder
Krieg. Tonpa Shenrab und die grofsen Erleuchteten, die sich in
menschlicher Form manifestiert haben, haben uns den Weg des Todes
und der Umwandlung gezeigt, so dass wir die wahre Qualitat der
Verganglichkeit verstehen.

Meditieren tiber die Vergcinglichkeit durch die Reflexion tiber das Wesen
des Todes und der Geburt der grofsen Erleuchteten und Meister in der
Vergangenheit

Der Grund, dass wir die grofSen Meister und Erleuchteten als Beispiele
nehmen ist zu erkennen, denn wenn sie sterben mussten, gibt es keine
Chance fiir ein normales fiihlendes Wesen, ewig zu leben sein. Diese
grofSen Meister Zhang Zhung und Tibet, die sich selbst erméachtigt
haben, wahrend jeder Zeit zu manifestieren, gingen auch durch den
Prozess des Todes. Sie alle folgten dem gleichen Weg des Sterbens, so
dass wir fihlenden Wesen auch bereit sein sollten, dem Weg der
Vergénglichkeit zu folgen und unsere Vorstellung aufgeben, dass das
Leben dauerhaft ist.

Meditieren tiber die Vergcinglichkeit durch die Reflexion auf die Geburt und
den Tod von den Lebewesen

Alle Wesen, von den héchsten Ebenen des Bereichs der Goétter bis zu
dem tiefsten Grund der Héllen, sind verganglich. Ein Zitat aus einem
Sang Ngag-Text sagt: "Nach der Geburt gibt es keinen anderen Weg, als
dem Weg des Todes zu folgen und es gibt keine Moéglichkeit von der
Herrschaft des Herrn des Todes zu entkommen".

Seite 42



Es gibt immer Lektionen Uber die Vergénglichkeit zu lernen. Wenn wir
Uber den Zeitraum von unserem jetzigen Leben, von der Geburt bis jetzt,
nachdenken, haben viele unserer Verwandten, Nachbarn und Freunden,
von der Kindheit tiber die Jugend bis ins hohe Alter, Krankheit und Tod
erlitten. Von den méachtigsten Menschen der Welt bis zu den Armsten
muss jeder dem gleichen Weg folgen und jeder ist gleichermafsen von der
Natur der Vergénglichkeit begrenzt. Wenn wir dartiber nachdenken,
kénnen wir es in dem taglichen Leben anwenden, so dass wir ein
besseres Verstandnis Uber die Art und die Qualitat der Verganglichkeit
erhalten werden. Wenn die Zeit zu sterben fir uns kommt, kann man
sich dem Tod ohne Bedauern und Beunruhigung stellen. Wir werden in
der Lage sein, dem Weg der Weisheit zu folgen und, aufgrund unserer
Erfahrungen der Praxis, leichter die Erleuchtung erreichen. Wenn wir
bewusst sind, gibt es viele Aspekte des taglichen Lebens und der
Umgebung, um unsere Realisierung der Verganglichkeit des Lebens zu
verbessern.

Meditieren tiber die Vergcinglichkeit durch die Reflexion an verschiedenen
Beispielen von Umwandlungen

Denken wir tiber die allmahlichen Verdnderungen in den Jahreszeiten
nach. Denken wir ilber Momente nach, wenn wir Freude empfinden und
wie das gleiche Geftihl in Trauer umgewandelt werden kann, nur weil der
Weg der Natur sich dndert. Wir kénnen so auch tiber die Verdnderungen
im Leben der Menschen denken. Zum Beispiel konnen gute Beziehungen
zwischen den Familien und Freunden sich plétzlich zur Wut und Gewalt
andern. Vielleicht wird jemand, den wir nicht mégen und ihn als Feind
betrachten plétzlich ein guter Freund werden. Unsere Gesundheit kann
plotzlich durch eine Krankheit verwandelt werden. Es gibt unendlich
Beispiele in unserem taglichen Leben und unserer Umgebung, welche die
reale Verganglichkeit des Lebens zu zeigen.

Meditieren tiber die Vergcinglichkeit durch die Reflexion auf die Erfahrung
des Todes

Wir Lebewesen erwarten, dass wir flir eine lange Zeit leben, ohne daran
zu denken, dass der Tod jederzeit, an jedem Ort und unter vielerlei
Umstanden auftreten kann. Weil uns ein Verstandnis fiir die wahre
Natur der Ungewissheit fehlt, haben wir die Vorstellung, dass, da wir
jung und gesund sind und eine Familiengeschichte des langen Lebens
haben, wir fir eine lange Zeit leben werden. Diese Konzeption ist das
Haupthindernis fur die Verwirklichung der wahren Natur der
Verganglichkeit. Wir haben vielleicht doch nicht die gleiche Lebensdauer
wie andere Familienmitglieder sie haben, denn jeder hat sein eigenes
Karma und Schicksal. Der Tod kann jederzeit kommen und wir werden
keine andere Wahl, aufSer, dass wir dem Pfad folgen.

Seite 43



Wenn der Tod kommt, gibt es keine Méglichkeit flir uns oder unsere
Familie, unser Leben zu retten oder unseren Tod zu verschieben. Die
einzige verfiigbare Hilfe kommt von unseren tugendhaften Taten,
unserem Vertrauen und dem Glauben an die Erleuchteten, unsere
Lehrer und die Lehren (und ihren Segen) und unserer Praxis. Alles
andere in unserem Leben besteht nur aus materiellen Objekten, die uns
behindern und dazu fihren, Anhaftungen an unserem Leben zu haben.
Diese Dinge werden unseren Weg zur Erleuchtung behindern.

Es ist wichtig, tber die Verganglichkeit zu meditieren, um sich von den Leiden
dieser zyklischen Welt zu 16sen und die Weisheit der Realisierung zu entwickeln.
Dies ermoglicht es uns, Erleuchtung zu erlangen. Nur ein Verstandnis der
Vergénglichkeit reicht nicht aus, um die Erleuchtung zu erlangen. Es ist wichtig
zu erkennen, dass jeder einzelne Moment unseres Lebens durch die Praxis
beeinflusst werden kann. Nur auf diese Weise kann Ichbezogenheit und das
Greifen iberwunden werden.

Die folgenden Beispiele von friiheren Meistern kénnen unsere Praxis auf
Verganglichkeit inspirieren. In fritheren Zeiten gingen die grofsen Meister in Tibet
oft zu einem Friedhof meditieren. Dies ist ein guter Ort, um die Verganglichkeit
des Lebens zu erfahren. Einige Praktizierenden wurde sogar ein Skelett an ihre
Tur gehangt, um sie daran zu erinnern, dass das Skelett einst Teil eines
menschlichen Koérpers war, aber sein Zustand wurde aufgrund der Natur der
Verganglichkeit verandert.

Realisierung der Quellen des Leidens
in dieser zyklischen Welt

Es ist nicht genug, die kostbare Qualitat unserer Geburt als Mensch zu
verstehen. Es ist wichtig, die Quellen des Leidens in der zyklischen Existenz
(khorwai nyemig) zu realisieren und diese Erkenntnis in unserer Praxis
anzuwenden. Dies wird uns helfen, den Ozean des Leidens flir immer zu
Uberwinden. Wenn wir die wahren Quellen des Leidens nicht erkennen, gibt es
keinen Weg, um uns vollstadndig von ihnen zu befreien.

Wie es die Geburt gibt, gibt es auch den Tod. Wo der Tod ist, kommt wieder die
Geburt. Die Wiedergeburt findet wieder in einem der sechs Bereiche statt, bis die
Erleuchtung erreicht ist. Dies wird als zyklische Welt (khorwa) bezeichnet. Sobald
wir eine Geburt in der zyklischen Existenz haben, ist diese geméafs den
karmischen Taten unserer vergangenen Leben uns wir werden deren Friichte in
diesem Leben erleben. Dieser Zustand ist nicht jenseits der Leiden.

Um uns vom Leiden zu befreien, brauchen wir eine Verpflichtung, die
Erleuchtung zu erlangen. Um das Leiden zu Uiberwinden, miissen wir zunéchst
die Quelle und die Art des Leidens erkennen. Diese Erkenntnis gibt uns die
Moéglichkeit, die Ursachen des Leidens zu vermeiden.

Seite 44



Die haufigsten Ursachen der Leiden, die von allen Menschen erfahren werden,
sind:

Leiden durch die vier Fehler (Geburt, Alter, Krankheit und Tod),
Leiden durch die Angst,

Leiden durch die Gedanken Uiber das Getrenntsein von den Liebsten

Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bedurfnissen

X R %

Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums

Leiden durch die Vier Fehler

1. Das Leiden der Geburt (Kyewe Dhug Ngal)

Als wir Menschen ganz am Anfang unseres Lebens waren, hatten wir einen Platz
in der Warme des Koérpers unserer Mutter. Unser Leiden beginnt dort. Wenn
unsere Mutter schlaft, fihlt man Druck, als ob man unter einem riesigen Berg
ware. Wenn unsere Mutter sich bewegt, ist es wie das Reiten auf einem wilden
Pferd. Wenn unsere Mutter heifde oder kalte Speisen isst, erfahren wir die Leiden,
die wir durch Hitze oder Kalte haben. Wenn wir diese Welt betreten, erleben wir
das Leiden der Geburt, ob wir es merken oder nicht. Das ist der Beginn des
Leidens in diesem Leben.

2. Das Leiden des Alters (Gepi Dhug Ngal)

Wie wir uns durch die endlosen Aktivitdten dieser zyklischen Existenz, eine nach
der anderen, wie die Wellen des Ozeans, bewegen, beenden wir dies in der Periode
des Alters. Es erscheinen Falten auf dem Gesicht, die Haare werden grau und
unsere Zahne fallen aus. Ploétzlich brauchen wir die Unterstlitzung eines

Stockes, um aufzustehen und sich hinzusetzen. Wir verlieren unseren
Geschmack fur Lebensmittel und unsere Fahigkeit zu gehen und wir erleben
Unruhe. Dies ist das Leiden, das wir, das wir am Ende unseres Lebens erleben.
All diese Verdnderungen liefern uns Erkenntnisse fur das Verstédndnis und die
Vorbereitung fiir ein besseres nédchstes Leben. Wir sollten dies erkennen und
dieses Verstandnis in unserer Praxis integrieren.

3. Das Leiden an der Krankheit (Nawe Dhug Ngal)

Unsere materiellen Kérper sind abhéngig von den physikalischen Gegebenheiten
der inneren und dufSeren Elemente wie Nahrung, Kleidung, Unterkunft, etc.
Verschmutzung durch innere und &dufiere Gifte sind Ursachen der Krankheiten
von Wind / Atem (lung), Galle (tripa) und Schleim (peken). Die Wirkung der
Krankheit wird auf unserer Haut und in unserem Verhalten und Charakter
sichtbar sein. Die Stérung unserer inneren Organen verursacht enormes Leid, so

Seite 45



dass die Energie unseres Korpers, die Schwingung unserer Stimme und das
Aussehen unseres Gesichtes abnehmen.

Allmahlich bewegen wir uns zum Ende unseres Lebens. Das Leiden unseres
physischen Korpers ist wie das von einem Fisch auf dem Sand; unser Geist wird
wie ein wildes Tier in einer Falle gefangen. Dies geschieht bei allen Wesen. Der
einzige Weg, diesem Leiden in einer flexibleren Weise zu begegnen, ist die Natur
der allmahlichen Verdnderungen in unserem Leben zu verwirklichen.

4. Leiden am Tod (Chiwe Dhug Ngal)

Abhéangig von unserem Karma, gibt es verschiedene Moéglichkeiten, um das
Leiden des Todes erfahren. Einige Leute sind ruhig und bereit zu sterben. Andere
sind sehr aufgeregt und haben Angst vor dem Tod, weil sie den Weg des Sterbens
und die Art des Todes nicht kennen. Im Moment des Todes sind wir vielleicht von
unseren Verwandten und Freunden umgeben. Wir leiden in diesem Moment, weil
wir an unseren Verwandten und dem Reichtum, den wir zu Lebzeiten angehduft
haben, anhaften.

Wir sind nicht in der Lage zu sprechen und wir leiden unter Unruhe und Sorge.
In diesem Moment kénnen wir den Mangel an Praxis bedauern, die einzige
Moglichkeit, um von dem Leiden des Todes befreit zu werden. Bedauern in
diesem letzten Moment kann uns jedoch nicht helfen, das Leiden zu tiberwinden,
weil es zu spéat ist.

Daher ist es wichtig, dass wir uns rechtzeitig vorbereiten, so dass wir in der Lage
sind, dem Pfad des Sterbens ruhiger zu folgen. Daflir mtissen wir ein klares
Verstdndnis von der Natur des Todes haben, solange wir noch Zeit und Energie
haben. Es ist wichtig, immer an unsere Praxis, unsere Lehrer und die Lehren der
grofden Meister der Vergangenheit, zu denken. Wir beten zu diesen Meistern und
suchen ihren Segen, so dass wir von den Leiden des Todes geschuitzt werden
kénnen und in der Lage sind, die Erleuchtung zu erlangen.

Das Leiden durch die Angst

Alle fihlenden Wesen haben Erfahrungen von der Angst (dra dang te dod kyi
dhug ngal) und leiden dadurch auf verschiedenen Ebenen. Zum Beispiel sammeln
wir durch den Besitz von materiellen Dingen Reichtum und Besitz an. Mit jeder
Errungenschaft erwarten wir mehr Freude und Gluck zu erlangen. Stattdessen
figen wir durch Sorgen um ihren Schutz mehr Leiden hinzu. Die Angst vor dem
Verlust der Gegenstande des Reichtums durch Raub oder Beschadigung wird uns
unser ganzes Leben jagen. Daher ist es am besten, um sich von diesem Leiden
der Angst zu befreien, alles mégliche fir gute Zwecke, wie zum Beispiel die
grofdzliigige Verwendung von unserem Reichtum zum Wohle anderer, zu tun.
Konkret bedeutet das: Geld und Vermdégen an gemeinnutzige Organisationen, wie
zum Beispiel jene mit bedurftigen Kindern, zu geben, so dass andere von dem
profitieren, was wir haben. Auf diese Weise wird unser Vermégen sinnvoll. Mangel

Seite 46



an dem Verstandnis und der Erkenntnis der Vergédnglichkeit lasst uns an
unserem Besitz anhaften. Wir miissen also tiben, um mehr Zufriedenheit und
Grofizuigigkeit und eine flexiblere Moglichkeit, zu helfen, zu entwickeln.

Das Leiden durch die Gedanken iiber das Getrenntsein von den
Liebsten

Diese Art des Leidens (nyen dang dal dog kyi dhug ngal) ist eine Folge der
Anhaftung. Wir werden uns immer als ein Elternteil unserer Kinder, auch wenn
diese selbst Eltern geworden sind. Wenn sie an Verletzungen oder Krankheit
leiden, werden wir immer unser Bestes zu tun, um ihnen zu helfen und sie zu
unterstiitzen. Manchmal, wenn sie krank sind, leiden wir mehr als wir leiden
wurden, wenn wir diese Krankheit hatten. Wir kimmern uns immer mehr um
sie, als um uns selbst und machen jedes Opfer, um ihnen das beste Leben zu
ermoglichen.

Wir werden immer an der Sorge leiden, Thre Wiinsche nicht zufriedenstellen zu
kénnen. Ohne Rucksicht auf uns selbst, kénnen wir sogar in untugendhafte
MafSnahmen verwickelt werden, um zu versuchen, die Bedurfnisse unserer
Lieben oder deren Wilinsche zu erfiillen. Wir erzeugen auch Gtte, Liebe und Sorge
far alle unsere Lieben, wiinschen uns ihre Gesundheit und ihr Gltick. Manche
Menschen verbringen ihr ganzes Leben auf diese Weise. Auch wenn unser Kind,
fir das wir uns mehr interessieren als fiir uns selbst, uns enttduschen mag,
opfern wir immer noch uns selbst und leiden weiterhin seinetwegen.

Das Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bediirfnissen

Dieses Leiden (med pa tsal ne mi nyed pi dhug ngal) resultiert aus einem Mangel
des Anbaus von Verdiensten und Grofizligigkeit. Zum Beispiel leiden bestimmte

Personen an Hunger oder sind ohne Kleidung oder Obdach und sind gezwungen,
in den StrafSen ohne Mitgefiihl, zu betteln.

Wenn wir sehen, dass jemand anderes perfekte Bedingungen in seinem Leben
hat, auch wenn er diese Bedingungen nicht verdient hat, werden wir ihm immer
noch stark die Ebene der Perfektion wiinschen. Wie bei allen Wesen, haben wir
auch einen starken Wunsch, ein gliickliches Leben zu leben, mit Freude erfiillt zu
sein und eine nette Familie zu haben.

Irgendwie scheint dies nicht immer der Fall zu sein, wie wir es uns wunschten.
Stattdessen gibt es eine Sache, die stérker ist als es unsere Wiinsche sind - unser
eigenes Karma. Egal, was unsere Wiinsche sind, unser Karma wird seinem
eigenen Weg folgen. Egal, was Mlihe wir uns bei unseren Wiinsche machen, wir
werden scheitern und die Hoffnungen werden nur leere Erwartungen bleiben.
Dies bewirkt, dass wir Tag und Nacht leiden.

Unser ganzes Leben ist voller Wiinsche. Wir wiinschen uns leckeres Essen, aber
es gibt keinen Weg, es zu erhalten. Moéglicherweise haben nichts zu essen,

Seite 47



keinen festen Platz, um nachts zu schlafen, keine Behandlung, wenn wir krank
sind und keine Hoffnung auf Gebete und Rituale beim Sterben. Unsere toten
Koérper achtlos behandelt werden. Dies ist das Leiden des Mangels an sich
erfillenden Winschen.

Um eine Wiederholung dieses Leid in unserem nachsten Leben zu verhindern
und davon in unserem jetzigen Leben erleichtert zu werden, ist es wichtig, dass
wir Grofdiztigigkeit iben. Dies bedeutet nicht materielle Gaben oder Objekten
aufzugeben. Vielmehr bezieht sich dies darauf, wie bewusst wir in unserer
Darbringung der Praxis sind. Wir kénnen grofde Verdienste durch die geistige
Praxis der Grofsztuigigkeit kultivieren.

Es ist moéglich, Angebote rein in unserem Geist zu machen. Diese kénnen schéne
Garten, Tempel oder Edelsteine sein. Wir kdnnen sogar psychisch, nur aus
unserem Herzen, das ganze Universum den Drei Juwelen anbieten: den
Erleuchteten (Sangye), den Lehren (Bén) und den grofSen spirituellen Meistern,
die den Geist der Erleuchteten (Yungdrung Sempa) haben. Wir kénnen die
Verdienste von dieser Praxis fur alle fihlenden Wesen widmen.

Das Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums

Dieses Leiden (yéd pa tso kyong mi tup pi dhug ngal), was das komplette Gegenteil
von dem vorherigen ist, ist bei denjenigen gegeben, die mehr als wir brauchen
und wird verscharft durch einen Mangel an dem Verstandnis fiir die Praxis der
Grofdztigigkeit. Dies bedeutet, dass wir zwar sehr wohlhabend sind, aber zu gierig
und zu anhaftend sind, um davon was abzugeben. Wir sind nicht bereit, geistig
oder seelisch zu geben, ob dies Geld fir sich selbst auszugeben beinhaltet, es den
Bedurftigen zu geben, um zu helfen oder um spirituelle Zwecke zu unterstiitzen.

Es ist wichtig zu wissen, wie wir unsere materiellen Gtiter nutzen und in der Lage
sind, von ihnen zum richtigen Zeitpunkt und zum richtigen Zweck loszulassen.
Ansonsten ist alles was wir haben nutzlos und wird uns keine Befriedigung
geben.

Wir kénnen sogar unser Leben fiir materiellen Besitz opfern. Auf diese Weise wird
weder dieses Leben noch das nachste Leben sinnvoll sein. Wenn wir einen
perfekten Zustand haben, mlissen wir ein gutes Verstandnis flir die Natur der
Verganglichkeit haben und dadurch verstehen, dass alles, was wir besitzen
morgen weg sein kann.

Es gab Lander und Menschen mit reichen Kulturen, aber heute ist nichts von
ihnen Uibrig. Sich auf die materiellen Bedingungen zu berufen ist ein Fehler. Dies
gilt auch fur Einzelpersonen. Anstatt uns auf die materiellen Bedingungen, die
uns im Laufe unseres Lebens unterstiitzten, zu verlassen, nutzen wir den Vorteil
eines perfekten materiellem Zustands, nutzen ihn fir einen guten Zweck, solange
wir die Chance dazu haben. Wir widmen diese perfekte Situation zur
Verbesserung der Bedingungen flir alle fihlenden Wesen.

Seite 48



Der Zweck der Beispiele fir die acht verschiedenen Ebenen des Leidens ist nicht
auf eine bestimmte Anzahl begrenzt, sondern um zu zeigen, wie begrenzt wir von
den Qualitaten dieser zyklischen Existenz (khorwa) sind. Um das Leiden zu
Uberwinden, ist es notwendig, tiber jede dieser acht Stufen zu reflektieren. Wir
mussen die verschiedenen Arten von Leiden erkennen und uns vor allem auf
diejenigen beziehen, welche uns die meisten Schwierigkeiten bereiten. Der Zweck
dieser Ubung ist es, uns nicht zu beunruhigen, sondern uns zu warnen und uns
aufzuwecken, solange es noch Zeit gibt, diese Leiden zu tiberwinden.

Das Verstandnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung

Ein wesentlicher Teil der Bén-Lehren ist es, die Folgen des Gesetzes von Ursache
und Wirkung (le gyu dre) in unseren taglichen Leben zu verstehen und zu
erkennen. Alle Taten des Koérpers, des Geistes und der Rede kdénnen starke
Ergebnisse haben. Als Praktizierender werden wir bewusster, wie wichtig und
wertvoll die Lehren von dem Gesetz von Ursache und Wirkung sind. Diese Lehren
werden einen Unterschied sowohl in unserem jetzigen Leben als auch bei unserer
Wiedergeburt machen.

Die Friichte aller unserer Taten, sowohl die Positiven als auch die Negativen,
werden sich folglich in unserem Leben manifestieren und wir werden deren
Auswirkungen erleben. Sie werden uns im Laufe unseres Lebens unablassig
begleiten. Dies ist vergleichbar mit einem Vogel, der in den Himmel fliegt. Egal
wie hoch der Vogel fliegt, wird sein Schatten ihm untrennbar auf dem Boden
folgen und wird sich mit ihm, dort wo er landet, vereinen.

Es gibt kein einziges Ergebnis, das ohne eine Ursache erscheint. Die Umstande in
unserem jetzigen Leben, ob angenehm oder unangenehm, sind das Ergebnis
unseres Handelns. Es ist wichtig, dieses Gesetz in einem tieferen Sinn zu
verstehen, um zu begreifen dass es notwendig ist, tugendhafte Taten zu
praktizieren und untugendhafte Taten zu vermeiden.

Die untugendhaften Taten

Die untugendhaften Taten (mi gewi le) werden durch die funf Gifte (dhug nga)
und dem Ergebnis von den zehn untugendhaften Aktionen, mit ihren Friichten,
verursacht. Nach einem der Dho-Texte ist es wesentlich, untugendhafte
Handlungen zu tiberwinden, die Gifte, die sie verursachen, zu identifizieren und
sie dann zu vermeiden. Ohne die Reinigung oder die Uberwindung der fiinf Gifte
gibt es keinen Weg, um Erleuchtung zu erlangen. So wie ein Arzt die Ursache
einer Krankheit zu diagnostizieren muss, um dann die richtigen Medikamente zu
verschreiben, die uns heilen, miissen wir erkennen, wie die finf Gifte uns
beeinflussen und dann die Gegenmittel durch das Praktizieren anwenden. Durch
diese Praxis wachst unsere Aufmerksamkeit, um die Macht der finf Gifte
langsam zu unterwerfen, von denen jedes im Folgenden beschrieben wird:

Seite 49



Die Fiinf Gifte

1. Unwissenheit (Timug)

Ignoranz halt uns in voélliger Dunkelheit und Dumpfheit, dass wir die wahre
Natur des Geistes nicht erkennen oder verstehen. Wir sind nicht in der Lage, um
den klaren Unterschied zwischen tugendhaften und untugendhaften Taten zu
sehen oder die Macht des Gesetzes von Ursache und Wirkung zu erkennen.
Unwissenheit ist sehr ahnlich wie die Dinge, die, wegen des Nebels in der
Monsunzeit, nicht in ihrer vollen Schonheit gesehen werden kénnen.

2. Anhaftung (Déchag)

Wir muissen in der Lage sein, uns von unseren Besitz zu trennen und damit
aufhoren, immer mehr und mehr zu wollen. Der Wunsch nach Besitz hat kein
Ende und keine Moglichkeit der Befriedigung. Dies ist das Leiden, welches durch
das Gift der Anhaftung verursacht wird. Dies ist vergleichbar mit dem Trinken
von Salzwasser, wenn wir durstig sind. Unser Durst wird nicht gestillt werden
und wir werden auch weiterhin an dem Mangel an Wasser leiden. Ein weiteres
Beispiel ware, etwas zu sehen, das nicht zu uns gehoért, dass wir aber sehr gerne
héatten, obwohl wir wissen, dass es unmaoglich ist, es zu haben. Diese brodelnde
Begehren ist sehr dhnlich wie kochendes Wasser, das sich sprudelnd auf dem
Feuer halt, wenn wir das Feuer 16schen.

Es ist wichtig, sich von diesen materiellen Bedingungen lésen und die Praxis von
der Natur der Verganglichkeit anzuwenden. Wir sollten wissen, wie man loslasst
oder diese Objekte auf eine bessere Weise nutzt. Wer weifs, was das Leben als
néchstes bringt und wie lange diese materiellen Gliter in unserer Macht bleiben
werden?

All dies geschieht, weil ein Mangel an Verstindnis und Zufriedenheit vorhanden
ist. Wir muissen verstehen, wie man mit den Bedingungen, unter denen wir leben,
zufrieden ist und diese zu schatzen wissen, so wie sie sind. Andernfalls werden
wir nie zufrieden sein. Es gibt ein Sprichwort in Tibet: "Wenn wir in der Praxis,
wie wir sie jetzt iben, gltiicklich sind, dann werden wir zufrieden sein und in der
Lage sein, die Anhaftungen zu tiberwinden".

3. Wut (Zhedang)

Wut ist das méchtigste der finf Gifte. Die Vorteile einer lebenslangen Praxis
kénnen durch eine starke Wut von nur einer Minute zerstért werden. Um Wut zu
Uberwinden ist es notwendig, immer bewusst zu sein und aufmerksam auf
unsere inneren Gedanken zu achten.

Wut kann entstehen wenn jemand, den wir nicht mégen, uns gegentiber eine
harte Sprache verwendet. Sofort kdnnen wir in unserem inneren Frieden gestort
werden und mit harten Worten zu reagieren. Wir verlieren die Kontrolle tiber die
Aktionen von unserem Koérper und die Energie des inneren Feuer-Elements heizt
sich auf, als ob es durch einen starken Wind angefacht wurde.

Seite 50



Wir sollten vorsichtig denken und uns bewusst sein, um dieses Gift zu
Uberwinden. Statt in einer negativen Weise zu reagieren, sollten wir zu verstehen
versuchen, dass die Wut in uns gefdhrlicher und schédlicher ist, als jeder dufdere
Feind. Wir konnen diesen inneren Feind steuern, indem wir die Praxis der Liebe,
der Guite und des Mitgeftihls fiir alle fihlenden Wesen anwenden. Diese Praxis
wird uns auch helfen alle &ufSeren Feinde zu tiberwinden.

Einer der grofSen Meister, Je Gur Shog Pa, wurde von einem seiner Schuler
gefragt: "Meister, ich werde sehr leicht wiitend. Bitte lehre mich, meine Wut
besser zu kontrollieren". Die Antwort des Lehrers war:" Wenn wir einen aufSeren
Feind suchen und ihn gerne unterwerfen, ist das zu viel. Besser ist es, unsere
eigenen Gedanken zu zdhmen und zu schulen. Dann werden wir in der Lage sein,
unsere Wut zu kontrollieren".

4. Stolz (Ngagyal)

Stolz definiert, dass wir uns selbst als besser bewerten, als die Anderen. Dies
bedeutet, dass wir uns vorzustellen, in einer hoheren Position oder besser
erzogen zu sein als Andere, oder dass wir denken, mehr Reichtum oder Wissen zu
besitzen. Wir versuchen immer, andere schlechter aussehend und niedriger zu
machen, als uns selbst. Diese Haltung und dieses Verhalten lassen uns nicht die
Qualitaten der Anderen sehen und hindert uns daran, von ihnen lernen.

Wir muissen unsere gegenseitige Abhéngigkeit erkennen. Es gibt immer etwas,
was wir von den Menschen um uns lernen kénnen. Es ist notwendig zu leben zu
beginnen und mit echter Offenheit zu denken, so dass wir von Anderen lernen
kénnen. Es gibt immer jemanden, der besser informiert oder starker ist als wir
oder mit anderen Qualitaten, die nicht so stark in uns ausgepréagt sind. Andere
sind unseres Respekt wiirdig. Wenn wir nicht in der Lage sind, unseren Stolz zu
Uberwinden, sind wir einer Eisenkugel dhnlich, die kein Wasser aufnehmen
kann, obwohl man sie seit Jahren im Regen liegen lasst. Ebenso, obwohl wir von
klugen und belesenen Personen umgeben sind, haben wir keine Mdéglichkeit ihre
Weisheit zu empfangen, weil unser Stolz komplett den Zugang zu ihrem Wissen
blockiert.

5. Eifersucht (Trakdog)

Eifersucht kann entstehen, wenn wir sehen, dass andere zufrieden und glticklich
sind: sie leben ein besseres Leben, haben eine hohere Position oder besitzen mehr
Wohlstand als wir. Dies zeigt, dass unsere eigenen Fahigkeiten, das Gltick und
die Zufriedenheit anderer zu akzeptieren und zu geniefen, sehr schmal sind.
Unser Mangel an dem Verstandnis fir die Weite der eigenen inneren Fahigkeit
bewirkt, dass wir glauben, dass gute Dinge nur bei anderen geschehen und nie
bei uns.

Gefangen in unserer Eifersucht, erzeugen wir negative Gedanken und

Handlungen, um gute Bedingungen fir andere zu verhindern. Wir fiirchten, dass
wir einen Verlust durch den Erfolg eines Anderen haben.

Seite 51



Daher ist es von entscheidender Bedeutung, zuzugeben, dass wir selbst die
gleichen Umstanden geniefien und dass andere das Recht haben, diese genau so
gut zu geniefSen. Jeder verdient Gltick und Zufriedenheit. Die Sehnsucht nach
besseren Dingen ist natiirlich fiir den Menschen. Durch Ubung kénnen wir
unseren Sinn schulen, flexibler und offener zu sein, so dass wir gute Situationen
fir uns selbst und andere leichter akzeptieren kénnen.

Fur alle flihlenden Wesen und vor allem fiir uns als Praktizierende, sind die
gefdhrlichsten Feinde unsere eigenen funf Gifte. Wenn wir uns von diesen Giften
nicht befreien, konnen wir keine Erleuchtung erlangen. Allerdings hat jedes
fihlende Wesen die Fahigkeit, die finf Gifte zu tiberwinden.

Wir sollten bei jeder unserer Aktionen aufmerksam sein, so dass wir unsere
Fehler korrigieren kénnen und uns verpflichten, dies nicht wieder zu tun. Wenn
wir nicht stdndig unsere Aufmerksamkeit auf diese Gifte richten, werden wir
nicht in der Lage sein, sie zu unterwerfen, und wir werden unter ihrem Einfluss
allm&hlich tiefer und tiefer sinken. Das kostbare Leben von diesem perfekten
menschlichen Koérper wird zu Ende sein, ohne seinen Zweck, die Erleuchtung zu
erreichen und allen fihlenden Wesen zu helfen, sich vom Leid dieser zyklischen
Welt zu befreien, erfiillt zu haben.

Wir kénnen, durch das Praktizieren, die Lehren als Gegenmittel zu den Giften
anwenden, in Ubereinstimmung mit dem Pfad der Abkehr von Dho (Pong Lam
Dho), dem Pfad der Umwandlung von Sang Ngag (Gyur Lam Ngag) oder dem Pfad
der Selbst-Befreiung oder Dzogchen (Dol Lam Dzogpa Chenpo). Es ist wichtig zu
wahlen, welcher dieser Wege die meisten Vorteile im taglichen Leben bringt und
welcher nach der eigenen Ebene des Bewusstseins am besten geeignet ist.

Die zehn untugendhaften Tat werden hauptsachlich durch den Einfluss der finf
Gifte verursacht. Diese werden in die drei untugendhaften Taten des Leibes (lii
kyi mi gewa sum), die vier untugendhaften Taten der Rede (ngag kyi mi gewa zhi)
und die drei untugendhaften Taten des Geistes (yid kyi mi gewa sum) eingeteilt,
von denen jede nachfolgend beschrieben wird.

Die drei untugendhaften Taten des Korpers

1. Ein Leben nehmen (Sog Chodpa)

Dies kann von dreien der finf wichtigsten Gifte erzeugt werden: Wut,
Unwissenheit und Anhaftung. Zum Beispiel kann das Leben wahrend eines
Krieges, der hauptsachlich auf Wut basiert, genommen werden. Wir kénnen auch
aufgrund einer Anhaftung das Leben nehmen, weil wir den Wunsch, Fleisch zu
essen oder einen Pelzmantel besitzen wollen. Wir kénnen auch das Leben eines
Anderen, wegen der Unwissenheit oder dem Mangel an einem klaren Verstédndnis
von den positiven und negativen Ursachen und Wirkungen, nehmen. Wir
glauben, dass wir nicht am Téten von einem Wesen beteiligt sind, in Wirklichkeit
ist aber jeder Mensch an dieser untugendhaften Tat beteiligt.

Seite 52



Ob wir Vegetarier oder keine Vegetarier sind, erndhren wir uns durch das Téten
von Tieren und Pflanzen. Selbst beim Gehen auf dem Boden téten wir
mikroskopischen Lebewesen. Aus diesem Grund sollten wir uns alle
kontinuierlich von diesen negativen Taten reinigen.

2. Stehlen (Ma Jin Lenpa)

Dies ist der Wunsch, einen materiellen Gegenstand, direkt oder indirekt durch
Gewalt oder Raub, zu erhalten. Unsere Absicht ist etwas zu besitzen, egal was wir
tun mussen, um es zu bekommen. Unsere Anhaftungen kénnen uns dazu
fihren, diese Tat zu begehen. Es ist sehr wichtig, Loslésung von materiellen
Objekten zu entwickeln, um den Wunsch zu stehlen zu vermeiden.

3. Sexuelles Fehlverhalten (Log Yem)

Dies betrifft Laien-Praktizierende, insbesondere wenn sie Geltiibde der
Enthaltsamkeit nehmen, an besonderen Tagen, wie dem Geburtstag von Ténpa
Shenrab, den Geburt- und Todes-Tagen anderer grofser Meister und den
Vollmond-Tagen in den Kloéstern. Eine sexuelle Beziehung ohne die Zustimmung
des Partners gilt auch als sexuelles Fehlverhalten.

Die vier untugendhaften Taten der Rede

1. Liigen (Ztin Mawa)

Diese untugendhafte Tat hat zwei Aspekte: Liigen mit der Absicht anderen zu
schaden oder sie zu tduschen und Liigen ohne die Absicht, jemanden zu
schédigen. Der gravierendste Liuige ist, bei einer anderen Person den Eindruck zu
hinterlassen, dass wir Weisheit oder Wissen haben, welche wir in Wirklichkeit
nicht besitzen. Unserem Lehrer zu erzdhlen, dass wir Gott, Gottheiten oder
andere Visionen haben, die wir in Wirklichkeit nie gesehen haben, ist eine Liige,
die extrem negative Ergebnisse hat. Es ist fiir die Menschen ublich, zu versuchen
einen temporaren Nutzen durch die Ligen zu erhalten, ohne sich um die daraus
resultierenden negativen Auswirkungen zu kimmern. Es ist kltiger, die
langfristigen Folgen fir sich selbst und andere zu prufen, bevor wir uns zum
Lugen entscheiden, da Liigen Leiden verursachen kann. Liigen haben, im
Gegensatz zu Wahrheit, nicht die Energie der ewigen Kraft.

2. Absichtlich Probleme zwischen Freunden (Tra Ma) verursachen

Diese untugendhafte Tat wird durch die Eifersucht und die Begrenztheit des
Denkens auftreten, wenn wir negative Gedanken in Richtung Freunden oder
Gemeinde erzeugen. Wir zerstéren wahre Nahe zwischen Personen, wenn es
unsere Absicht ist zu ligen, um eine Freundschaft auseinander zu brechen. Dies
ist ein leistungsfahiger negativer Akt, weil wir die unschuldigen Herzen echter
Freunde verletzt haben. Wir haben die Samen von Gift unter ihnen gepflanzt, die
wachsen werden, bis die Freunde unsere betriigerische Absicht realisieren. Selbst
wenn wir dann unsere negativen Gedanken reinigen, werden wir vom Empfang
der negativen Ergebnisse dieser Aktion nicht frei sein, weil wir die Quelle waren.

Seite 53



Wir sollten uns bewusst machen, dass unser negatives Verhalten uns sowie
andere beeinflussen wird. Wir sollten stattdessen positive Verdienste und
tugendhaften Taten anbauen, die zu Gltick und Freude fiihren kénnen und
diejenigen, die durch absichtliche Bosheit getrennt wurden, wieder zusammen
bringen.

3. Harte Worte (Tsig Tsup)

Diese untugendhafte Tat ist einer der machtigsten Taten, die uns schaden
kénnen. Es gibt ein tibetisches Sprichwort, das lautet "Das harte Wort ist keine
Walffe, aber es wird dein Herz in Stiicke schneiden". Wenn wir mit jemandem
sprechen, ist es wichtig, uns der Worte, die wir verwenden, bewusst zu sein.
Harte Worte muissen nicht unbedingt laut oder im Zorn gesprochen werden.
Worte, die hoflich gesprochen werden kénnen den Wesen auch schaden, auch
wenn die betroffene Person nicht anwesend ist. Harte Sprache erzeugt sehr
energische Wut oder Eifersucht, also miissen wir vorsichtig sein, wie wir die
Familie, Freunde, Altesten und andere ansprechen. Auf die Schwichen von
Anderen in der Offentlichkeit hinzuweisen ist wie wenn man einen Finger in ihre
Augen druckt. Um dieses Verhalten zu Giberwinden, muss man lernen, wie man
mit der echten, liebevollen und ehrlichen Absicht richtig spricht.

4. Geschwiitz (Ngag Khyal)

Diese untugendhafte Tat kann mit oder ohne Absicht auftreten. Zum Beispiel
verbringen wir oft unsere Zeit damit, mit Freunden tiber Dinge zu reden, ohne
bestimmtes Ziel im Auge zu haben. Das ist ein unbeabsichtigter Klatsch. Es kann
aber auch absichtlicher Klatsch geschaffen werden, um sich in Szene zu setzen.
Hauptsachlich bedeutet Klatsch, dass wir unsere Zeit ohne Ziel oder Zweck mit
reden oder lachen verbringen. Diese Aktivitat wird als Zeitverschwendung
bezeichnet.

Die drei untugendhaften Taten des Geistes

1. Negative Gedanken (Ngen Sem)

Diese untugendhafte Tat ist die Erzeugung von negativen Gedanken. Wenn wir
ein Objekt sehen, das wir gerne haben wiirden, kann es in unserem Geist bleiben
und unsere Bewunderung zu ihm kann starker werden. Es erhélt unsere
Aufmerksamkeit, auch wenn wir es nicht besitzen. Ein weiteres Beispiel ist, wenn
man jemanden mit einen gliicklichen und erfolgreichen Leben sieht, kénnen wir
bose Gedanken erzeugen, dass er oder sie keine Freude oder keinen Erfolg
erleben sollte.

2. Schddliche Gedanken gegeniiber Anderen (Nod Sem)

Diese untugendhafte Tat ist A&hnlich, aber heftiger als die negativen Gedanken
(ngen sem). Sie bedeutet die Bereitschaft, bei anderen Schaden hervorzurufen
oder etwas zu zerstéren, um das Elend zu verursachen. Wenn wir die Freude und
das Gluck anderer sehen oder sie in Luxus leben sehen, und dies unsere

Seite 54



schédlichen Gedanken anfacht, wollen wir ihr Gltick zerstéren, in der Hoffnung,
dass schlechte Dinge mit ihnen geschehen oder wir richten schadliche Gedanken
auf sie, was als nod sem bekannt ist.

Wollen wir, dass jemand etwas verliert oder in einem gréfSeren Zusammenhang,
denken wir dartiber nach, jemanden zu Téten, sind wir eher geneigt, unter dem
Einfluss von Zorn aufzutreten. Es gibt auch Aspekte der Eifersucht, wo
schéadliche Gedanken gegeniiber Anderen beteiligt sind.

3. Falsche Ansichten gegentiber den Lehren (Log Ta)

Diese untugendhafte Tat des Geistes ist ein Ergebnis von dem Mangel am
Verstdndnis von den wesentlichen spirituellen Aspekten der Lehren. Je nach
Karma gibt es eine Vielzahl von Ansichten, deren Erscheinen man moéglicherweise
falsch nennen koénnte, wie der Unglauben an die Wahrheit des Gesetzes von
Ursache und Wirkung oder der Unglauben an die vergangenen Geburten und
zukUnftigen Wiedergeburten. Andere falschen Ansichten kénnen nicht
akzeptieren, dass die Erleuchtung als Ergebnis der Praxis erreicht wird oder die
Wahrheit und die Qualitat der Bon-Lehren nicht annehmen. Alle diese
unterstiitzen und verfolgen den Weg der falschen Ansichten.

Wie im Text von Mutek Zar Ché Ten Tsik Tek Dho beschrieben, gibt es 360
verschiedene Arten von falschen Ansichten, die zu 99 Arten von falschen
Ansichten vereinfacht werden kénnen. In der einfachsten Klassifikation gibt es
zwei wesentliche ungldubige Traditionen: Eternalismus (tag ta) und Nihilismus
(che ta).

Wenn wir die Lehren als unbedeutend oder unwichtig sehen, blockieren wir uns
am Betreten des spirituellen Weg und dem profitieren von seinen positiven
Eigenschaften. Daher ist es flir eine bessere menschliche Existenz wichtig, allen
Aspekte der Lehren zu vertrauen, an sie zu glauben und sie zu respektieren. Das
Ende unseres Lebens ist der Tod. Alle von uns werden das Ergebnis unserer
eigenen negativen Taten und Gedanken in diesem allerletzten Moment erleben.

Alle negativen Taten unseres Geistes sollen Anderen absichtlich schaden. Alle
schédlichen Gedanken gegentiber Anderen zeigen auf einen Mangel an dem
Verstdndnis von Liebe und Mitgeftihl. Daher ist es wichtig, auf das Wesen der
Liebe und des Mitgefiihls zu reflektieren, um mehr positive Gedanken gegentiber
Anderen und dem Leben im Allgemeinen zu erzeugen. Diese Praxis hilft uns
auch, Offenheit und Flexibilitat zu entwickeln.

Das Gesetz von Ursache und Wirkung ist einfach wahr. Jeder Aspekt unserer
tugendhaften Taten wird zu Frieden, Gliick und Gute fihren. Auf die gleiche
Weise werden alle untugendhaften Taten von Kérper, Geist und Rede dazu
fihren, dass wir und andere Leiden und Ungliick erleben. Die beste
Vorgehensweise, um unsere negativen Taten zu reinigen, ist das Entwickeln
unserer inneren Weisheit und uns in der Praxis zu engagieren. Um uns von
untugendhaften Taten zu befreien, sollten wir Grofiztigigkeit mit reiner Absicht
Uben. Dies ist von Vordienst, auch wenn man nur eine einzelne Blume oder ein

Seite 55



Raucherstidbchen anbietet. Wir kénnen die Dinge der Darbringung auch mental
in unserem Geist erzeugen.

Die zehn tugendhaften Taten

Die Praktizierenden mussen strikt die zehn folgenden tugendhaften Taten (gewt
le chu) Gben:

Vermeiden einem anderen Wesen das Leben zu nehmen,
Grofsztigigkeit praktizieren,

Achtsamkeit iben,

Nach der moralischen Disziplin sexuelles Fehlverhalten tiberwinden,

Die Wahrheit sagen und Ligen vermeiden

o gk

Versuchen Freunde zusammen zu bringen, die sich getrennt haben (statt
der Trennung von Freunden durch die Verbreitung von Gertichten),

7. Friedlich und ruhig zu sprechen, anstatt ein harte Sprache zu
verwenden,

8. Uns in der Praxis Uiben (Gebete und Rezitationen machen, statt die Zeit
mit Klatsch zu verschwenden),

9. Frei von bésen Gedanken gegenliber anderen sein (Erzeugung von Liebe
und Glte statt schadlichen Gedanken anderen gegenuber) und

10. Frei von falschen Ansichten zu den Lehren sein ( Das Gesetz der
Wahrheit von Ursache und Wirkung verwirklichen und den spirituellen
Weg gehen).

Das Ergebnis unserer tugendhaften und untugendhaften Taten zwingt uns
entweder zu der Geburt in dieser zyklischen Welt des Leidens oder befreit uns,
um die Erleuchtung zu erlangen.

4 Neun Grundiibungen

Der Geist des Schiilers muss vorbereitet sein. Um die ersten Schritte in die Praxis
machen, nehmen wir die neun vorbereitenden Ubungen (Ngéndro). Nachdem wir
uns fur den Erhalt von den Lehren ge6ffnet haben, untersuchen wir unsere
Motivation und gewinnen ein gewisses Bewusstsein flir die finf Gifte und ihren
allgegenwartigen Einfluss. Wir betrachten die Seltenheit unseres perfekten
menschlichen Kérpers und seine Art der Verganglichkeit, sowie das Leid dieser
zyklischen Existenz. Wir scharfen unser Bewusstsein fiir das Gesetz von Ursache
und Wirkung. Jetzt sind wir bereit, mit dem Ngdndro zu beginnen.

Seite 56



Jede der folgenden neun vorbereitenden Ubungen wird uns helfen, die Qualitéten
der Praxis und wie man sie von Tag zu Tag im Leben anwendet, besser zu
verstehen. Diese Methoden helfen uns, Stabilitdt und Vertrauen in die Praxis zu
gewinnen. Die sechs Praktiken und die drei Rezitationen, welche die neun
vorbereitenden Praktiken enthalten, sind wie folgt:

L 4

Erzeugen des Geistes der Erleuchtung (Thegchen Semkyed), auch
bekannt als die Tur zum Pfad der gréofSeren Fahrzeuge.

Zuflucht nehmen (Kyabdro) ist die Hingabe zu den Drei Juwelen: den
Erleuchteten (Sangye), den Lehren von Ténpa Shenrab (Bén) und den
grofsen Meistern, die den Geist der Erleuchtung (Yungdrung Sempa)
erreicht haben. Wir haben somit die Schutz vor den Leiden in dieser
zyklischen Welt, sowie den Segen und die Kraft, um das ultimative Ziel
(die Erleuchtung) der Praxis zu erreichen.

Bekennen (Shagpa) der untugendhaften Aktivitdten wird praktiziert, um
untugendhafte Taten und ihr negatives Karmas zu reinigen.

Mandala-Darbringung (Mandal Bulwa) ist die Praxis Mandalas
anzubieten um gute Verdienste zu kultivieren und Segnungen von den
Erleuchteten zu empfangen.

Verbinden mit dem Lehrer (Lamai Naljor) ist die Praxis, wobei der Student
Segnungen von seinem Wurzel-Lehrer sucht, um den wahren nattirliche
Zustand des Geistes zu erkennen.

Niederwerfungen (Chak) beinhalten zusammen mit Kérper, Geist und
Rede die negativen Taten der drei Tore zu reinigen.

Dartiber hinaus werden die folgenden drei wesentlichen Rezitationen des Boén
(Nyingpo Nam Sum) praktiziert:

L 4

L 4

A 4

SA LE OD ist die Rezitation auf den Buddha des Mitgefiihls;

MA TRI ist die Rezitation von Ténpa Shenrab und der liebende Mutter
Chamma, die gemacht wird, um eine Verbindung herstellen und Segen
von den sechs Befreiern der sechs Bereiche suchen;

DHU TRI SU ist die Rezitation der Reinigung.

Nach Empfehlung von Shardza Tashi Gyaltsen, sollte man die ersten sechs
Praktiken nacheinander ausfihren: Erzeugen des Geistes der Erleuchtung
(semkyed), Zuflucht (kyabdro), Beichte (shagpa) die Durchfiihrung der Mandala-

Seite 57



Darbringung (mandal Bulwa), die Verbindung mit dem Lehrer (lamai naljor) und
die Niederwerfungen (chak). Die drei wesentlichen Rezitationen (Nyingpo nam
sum) werden entweder separat oder zusammen mit den Verbeugungen getibt. Es
ist wichtig, von jeder Praxis 100.000 Wiederholungen zu machen. Das
Abschliefien einer Praxis hangt sehr stark von der eigenen Zeit und glinstigen
Konditionen ab. Ngéndro kann in allmahlichen Schritten getibt werden oder alle
zusammen, so wie wir in der dazu Lage sind. Richtig ibersetzte Gebete sind in
jeder Sprache wirksam. Auf jeden Fall sollten wir sicher sein, dass wir alle
vorbereitenden Ubungen und alle erforderlichen Ansammlungen abschlief3en.
Wenn wir nicht in der Lage sind, sie alle auf einmal zu erfiillen sind, machen wir
in jeder Sitzung so viel, wie wir kénnen, immer mit einer sehr reinen Absicht.

Wenn wir alle Praktiken in einem Ruickzug abschliefSen wollen, machen wir 1.000
semkyed, 1.000 kyabdro, 1.000 shagpa, 1.000 mandal Bulwa, 1.000 lamai naljor
und 1.000 chak mit den Nyingpo nam sum-Rezitationen jeden Tag. Auf diese
Weise sind wir in der Lage, alle vorbereitenden Ubungen in 100 Tage
abzuschliefSen.

Welchen Weg wir bei den vorbereitenden Ubungen auch nehmen, ist es wichtig,
sie zu vervollstdndigen und ein gutes Verstandnis der Praktiken von der
Erzeugung des Geistes der Erleuchtung und der Zuflucht, sowie dem Widmungs-
Gebet zu haben. Die beiden ersteren sollte man am Anfang jeder Sitzung
ausuiben, das letztere am Ende jeder Sitzung. Durch den Abschluss jeder dieser
Rezitationen und Praktiken von 100.000 haben wir alle der 900.000
Ansammlungen der vorbereitenden Ubungen absolviert.

Vorbereitende Ubung 1:

ERZEUGUNG VON DEM GEIST DER ERLEUCHTUNG

Das ultimative Ziel der Ubung ist es, Erleuchtung zu erlangen und vollsténdig
aus dem Leiden dieser zyklischen Welt befreit zu werden. Es ist wichtig die
Quellen der Leiden aller fihlenden Wesen zu verstehen und die Moéglichkeiten zu
kennen, um sie zu tiberwinden. Dies steht im Einklang mit der Ansicht der
grofSeren Fahrzeuge: den Geist der Erleuchtung (Thegchen semkyed) auf der
Basis von Liebe und Mitgeftihl zu erzeugen und diesen Geist der Erleuchtung zu
entwickeln, um allen fiihlenden Wesen zu ntuitzen.

Zunachst bedeutet dies, dass wir uns bewusst sind, dass jede Beziehung
zwischen uns und allen anderen flihlenden Wesen wie die Bindung zwischen
einer Mutter und ihrem Kind ist. Wir kénnen bei dieser Haltung am Anfang
Schwierigkeiten erzeugen, aber wenn wir dies tiefer erforschen und versuchen, es
zu verstehen, dann kénnen wir in uns naturliches Mitgeftihl gegentiber jedem
Wesen erzeugen. Wir haben oft nicht das Wesen unserer Beziehungen realisiert,
aber es ist sicher, dass wir auf die eine oder andere Weise, in unzahligen
Lebenszeiten von Anfang bis jetzt, seit wir in dieser zyklischen Welt zirkulieren,
Verbindungen in den Beziehungen zu allen Wesen haben.

Seite 58



Zum Beispiel, wenn wir eine ganzen Topf mit schwarzen Mais mit nur einem Korn
aus weifSem Mais braten und dies zusammen mischen, wird das einzige weif3e
Korn schliefSlich jedes von den schwarzen Kérnern bertithren, obwohl es vielleicht
schwer zu sagen ist, welches von den schwarzen Kérnern bereits das Weifde
bertihrt hat . Wir kénnen mit Sicherheit wissen, dass irgendwann jedes der
schwarzen Kérner von dem weifSen Korn bertihrt werden wird. Dies ist sehr
ahnlich zu dem, wie wir in der Beziehung zu allen anderen Lebewesen sind. In
der Beziehung mit unserer derzeitigen Mutter haben wir wahrscheinlich viel Liebe
und Fursorge fir einander in jedem Moment erlebt. Alle Lebewesen, die einmal
unsere Mutter waren, haben haben die gleiche Liebe und Fursorge, obwohl man
sie in diesem Leben vielleicht als Feinde betrachten kann. Wenn wir uns nur auf
die korperlichen Ebene konzentrieren, was wir flihlen und welche Erfahrungen
gegenUber jemanden haben, dann kénnen wir die Art der energetischen Liebe
und des Mitgefiihl, die uns in der Vergangenheit von diesem flihlenden Wesen
gezeigt wurde, nicht erkennen. Es gibt nichts, was fest oder unabhangig bleibt
von diesen Gedanken und Gefiihlen. Ob jemand als ein Feind oder ein Freund
betrachtet wird, ist alles nach den Umstdnden und Bedingungen verdnderbar.
Daher gibt es sinnvolle Griinde, Liebe und Mitgeftihl fir alle fihlenden Wesen zu
erzeugen und sie alle von den Leiden dieser zyklischen Welt befreien zu wollen.
Es liegt in unserer Verantwortung, sich um sie wie als Sohn oder Tochter
kiimmern und den Geist der Erleuchtung aus dem tiefen Kern unseres Herzens
erzeugen.

Machen wir von diesem Moment an eine Zusage, jeden Aspekt unserer Praxis fir
alle fihlenden Wesen, ohne Konzept oder einer Ansicht von ihnen als Feind oder
engen Freund, zu widmen. Da alle Gedanken der Parteilichkeit oder Abneigung
uns an der vollen Verwirklichung der Praxis behindern werden, muiissen wir uns
von diesen konzeptuellen Gedanken zu befreien.

Dazu erzeugen bedingungslose Liebe und Mitgefiihl, die fir jeden und immer
ohne Bedingungen sind. Wir versuchen, uns auf eine bestimmte Person zu
konzentrieren, bei der wir uns unwohl flihlen und sie als einen Feind betrachten.
Wenn wir an diese Person denken, versuchen wir, die Macht von Wut und Hass
auf sie zu verringern und erhéhen unser Mitgefiihl und unsere Liebe zu ihr, wie
von einer Mutter zu einem Kind. Wir Giben auf diese Weise, bis wir glauben, dass
es einfach ist, Liebe und Mitgeftihl fir sie zu erzeugen.

Um in der Lage sein, den Geist der Erleuchtung gegentiber allen fihlenden
Wesen zu erzeugen, ist der Schltissel, ein gutes Fundament durch das Uben der
Vier Unermesslichen (Tsemed Zhi) zu erstellen:

grenzenloses Mitgefiihl (nyingje tsemed)
grenzenlose Gute (champa tsemed)

grenzenlose Liebe (gawa tsemed) und

¢ ¢ ¢ ¢

grenzenlosen Gleichmut (tangnyom tsemed).

Diese vier sind miteinander verbunden und ergénzen sich gegenseitig.

Seite 59



Diese Praxis beginnt mit dem letzteren. Zunachst tiben wir immer das Geftihl
grenzenlosen Gleichmut gegentiber allen fiihlenden Wesen aus und dann tiben
wir die Liebe gleichermafSen fir alle fihlenden Wesen zu erzeugen. Danach tiben
wir alle fihlenden Wesen mit der gleichen Liebe und Gute zu behandeln.
Schliefdlich tiben wir grenzenloses Mitgeftihl fiir alle fihlenden Wesen zu
erzeugen. Ohne das Verstandnis von Gleichmut gegentiber allen fihlenden
Wesen, werden wir nicht in der Lage sein, die Liebe zu denen, die wir nicht
kennen oder denen, die wir hassen und als betrachten Feinde zu erzeugen.

Es ist sehr wichtig, das Konzept der Befangenheit, was bedeutet, dass wir in
unserer Haltung zwischen den Lebewesen je nach den Umstédnden unterscheiden,
zu Uberwinden. Wir sollten uns Bemuihen, die positiven Aspekte der Liebe und
des Mitgeftihls, welche uns andere in der Vergangenheit gegeben haben, zu
verstehen und zu reflektieren, anstatt tiber die negativen Aspekte nachzudenken,
die uns wiitend machen oder uns veranlassen, sie zu hassen. Sobald wir in der
Lage sind, die Gleichheit aller fiihlenden Wesen zu realisieren, werden wir besser
in der Lage sein, Liebe zu allen von ihnen erzeugen. Mit einem Geftihl der Liebe
fur alle fihlenden Wesen erzeugen wir automatisch die Betreuung und
Unterstitzung mit unserer Giite zu ihnen.

Wenn wir diese drei Ebenen perfektioniert haben, wird sich das Mitgeftihl leicht
und aktiv manifestieren und dann wird der Geist der Erleuchtung nattrlich
realisiert werden. Ohne grenzenloses Mitgefiihl zu fiihlenden Wesen werden wir
nicht in der Lage sein alle Handlungen von Kérper, Geist und Rede, die anderen
hilfreich sein kénnen, zu manifestieren.

Die teilweise Einstellung des Mitgeftihls ist, dass wir nicht allen fihlenden Wesen
helfen kénnen.

Reines Mitgeftihl sollte fiir diejenigen, die es am meisten bendtigen, die
schwéchsten in ihren Fahigkeiten und Voraussetzungen sind und die am
starksten von anderen abhangig sind, erzeugt werden. Dann kénnen wir véllige
Hingabe in einem praktischen Weg, um ihnen zu helfen, manifestieren, anstatt
Mitgefiihl nur zu witinschen oder dartiber zu denken oder zu dartiber zu
meditieren. Die Meditation auf die Praxis des Mitgefiihls ist nur vorbereitet, um
uns auf eine praktische Weise, je nach Bedarf, zu aktivieren. Wenn diese
Haltung wachst und sich mehr und mehr kraftig entwickelt, wird sie dazu
fihren, die Umwandlung zu dem Geist der Erleuchtung, zu erreichen.

Der Geist der Erleuchtung kann in drei verschiedenen Ebenen in
Ubereinstimmung mit unserer Realisierung oder unserem Wissen kategorisiert
werden. Beispiele sind im Text Kun Tu Le zur Verfigung gestellt: die Haltung
eines Hirten, eines Reiseleiters und eines Fahrmanns:

Der Hauptzweck des Hirten ist die Pflege seiner Tiere auf der Suche nach

einem guten Platz (wo es keine Gefahr von wilden Tieren gibt) fiir sie, um Gras
und Wasser zu finden und dafiir zu sorgen, dass alle seine Tiere geschtitzt

Seite 60



werden, bevor er sich um sich selbst kimmert. Das ist wie alle fiihlenden
Wesen vom Leiden befreien zu wollen bevor man die eigenen Befreiung erreicht.

Der Reiseleiter besucht zuerst einen bestimmten Ort und lernt ihn kennen,
bevor er die Touristen hinbringt, ihnen den Ort zeigt und ihr Fuhrer wird. Dies
ist so, als wolle man zuerst sich selbst befreien und Erleuchtung erlangen, um
dann alle anderen Lebewesen zu befreien.

Der Fahrmann erreicht das Ufer gleichzeitig mit all seinen Passagieren. Dies ist
so, als wolle er die Erleuchtung zu erlangen und alle fihlenden Wesen zur
gleichen Zeit wie sich selbst befreien.

Die hochste Stufe ist die Art und Weise des Hirten, weil man in diesem Fall zuerst
an andere denkt. Die Haltung von dem Reiseleiter ist die niedrigste Stufe, weil
man zuerst an sich selbst denkt und erst danach an die anderen. Die Haltung
des FAhrmanns ist die mittlere Stufe, weil seine Art des Denkens ist die, alle
fihlenden Wesen zur gleichen Zeit zu befreien.

Der Geist der Erleuchtung kann auch in zwei Ebenen nach zwei wesentliche
Aspekte kategorisiert werden: Der absolute Geist der Erleuchtung und der
relative Geist der Erleuchtung. Wir werden nur in der Lage sein, den absoluten
Geist der Erleuchtung zu generieren, sobald wir die Realisierung des natuirlichen
Zustand des Geistes erreicht haben. Der relative Geist der Erleuchtung hat zwei
Aspekte: zum einen der winschende Geist der Erleuchtung und zum anderen ein
aktiver Geist der Erleuchtung. Der zweite ist mehr aktiv daran beteiligt, das
Befreien von allen fihlenden Wesen zu praktizieren.

Unabhéangig davon, welche Praxis wir diskutieren, das Ziel jeder von ihnen ist, die
Erleuchtung aller fiihlenden Wesen zu erlangen. Um dies zu vervollstandigen,
mussen wir Grofdiztigigkeit, moralische Disziplin, Geduld oder Toleranz,
Begeisterung und Kontemplation tiben, um auf diese Weise Realisierungen zu
erreichen.

Wahrend die Erh6hung unserer Energie und guten Eigenschaften zum Nutzen
der anderen fihlenden Wesen ist, kdnnen wir auch begeistert die Erzeugung des
Geistes der Erleuchtung wahrend all unserer Aktivitdten tiben.

Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung
meditieren

Meditationshaltung

Um richtig zu tiben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen.
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hande ruhen mit den
Handflachen nach oben in unserem Schof$ und die Daumen driicken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsaule auf und halten unseren Hals
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, 6ffnen unsere
Schultern, schliefden die Augen und lassen Sie den Mund leicht ge6ffnet.

Seite 61



Seite 62



Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum tiber unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen
goldenen Thron, der von Schnee-Léwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein
Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen. Darauf visualisieren wir Shen
Lha Okar, den Buddha des Mitgeftihls, als untrennbar von der realen Form
unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Kérper deutlich in einer weifsen Farbe
und er tragt seine gesamten Ornamente.

Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Okar uns zugewandt ist. Alle wichtigen
Linienhalter erscheinen direkt tiber seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu
Zangpo, dem ursprunglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Auf der rechten Seite von Shen Lha Okar sind die Flammen von Feuer und
Windbden. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen
Flammen und Bden. Sie tragen Ornamente aus Knochen. Jede Gottheit halt
Waffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind
die 1.002 Erleuchteten, in Ménchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation
Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem
kreisférmigen Regenbogen umgeben.

Auf der linken Seite von Shen Lha Okar, stehen in der Mitte eines Regenbogens
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Héchste der Khadros, Kalpa
Sangmo, wird von den Khadros der vier Kasten und den Khadros der drei Zeiten
umgeben.

Uber und hinter ihnen ist Ténpa Shenrab, umgeben von seinen acht grofsen
Sohnen und den grofSen Meistern der drei Fahrzeuge. IThre Kérper sind weifs und
sie sind in Mdénchskutten gekleidet. Jeder halt einen Stab, gekrént mit einer
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken
Hand. Sie stehen tibereinander, aber ohne sich zu bertihren.

Hinter Shen Lha Okar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf
diesem Thron sind die drei héchsten Objekte, die Koérper, Geist und Rede der

Erleuchteten symbolisieren.

Eine Statue und ein Thangka, die so grofs wie ein Berg sind, symbolisieren den
Korper.

Alle Texte der Lehren, in Ttchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt,
machen die Gerdusche von "Ali" und "Kali"; sie symbolisieren die Rede.

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Seite 63



Dartiber und dahinter ist Yum Chenmo Satrik Ersang, Sherab Chamma, die
grofSe Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mttter
(Chamma Nyer Chig). Sie tragt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Okar, im Raum von Flammen und Wind, ist
Yeshe Walmo, die hochste Beschuitzerin der Bon-Lehren. Die anderen Beschtiitzer
der Bon-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches

Seite 64



das Entfernen von allen Hindernissen fir die Praxis darstellt. Wir denken daran,
dass alle diese Schiitzer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schiitzen und zu
unterstiitzen.

Diese Visualisierung gilt auch fiir die anderen vorbereitenden Ubungen, die
nachfolgend beschrieben werden.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fiihlenden Wesen, mit ihrem Mitgeftihl
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hérenden Ohren und mit
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle fiihlenden Wesen unsere Mutter waren
und Sie in dieser zyklischen Welt flir eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle
Lebewesen erh6hen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern
waren. IThre Hilfe und Unterstiitzung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefangnis des
Leidens. IThre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den
wahren Pfad der Erleuchtung zu fiihren.

Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der
Strafde. Wir haben die Verantwortung flir die Pflege dieser tibergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitdten verdanken. Wir
mussen den Geist der Erleuchtung im Namen aller fihlenden Wesen
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die
grofde Taten durchgefiihrt haben. Wir miissen Erleuchtung in diesem Leben
erreichen und ein grofSer Befreier der flihlenden Wesen sein. Fragen wir die
Vereinigung der vier Hochsten Objekte - den Lama und die Drei Juwelen - nach
dem Segen, der Fihrung und dem Schutz, werden wir unser Ziel, alle fiihlenden
Wesen zu befreien, erreichen.

Rezitation

Wenn wir die Praxis der Erzeugung des Geistes der Erleuchtung tiben, um unsere
Ansammlungen von diesem Teil der vorbereitenden Ubungen zu vervollstidndigen,
rezitieren wir die Kurzform des folgendes Gebets:

Ji tar gyal wa phak pa ji zhin du
Ebenso wie die Erleuchteten und die spirituellen Krieger,

Di sok due sum ge we ghu pal gyi
Durch den Segen und die Kraft ihrer tugendhaften Taten der drei Zeiten,

Sem chen sang gye thop par ja we chir

Seite 65



Die Erleuchtung fiir alle fiihlenden Wesen erlangt haben

Dak ni jang chup chok tu sem kyed do
Erzeuge ich den Geist der Erleuchtung.

Wenn wir es rezitieren, erzeugen wir den Geist der Erleuchtung in der gleichen
Weise, wie dies spirituelle Meister in der Vergangenheit getan haben. Wir widmen
alle unsere tugendhaften Taten von der grenzenlosen Vergangenheit bis jetzt,
diejenigen, die wir in der heutigen Zeit tun, und diejenigen, welche wir auch
weiterhin in der Zukunft tun werden, bis wir die Erleuchtung zum Wohle aller
fihlenden Wesen erreicht haben.

Durch diese Praxis werden wir den kostbaren Geist der Erleuchtung erzeugen,
der es uns erlaubt, die Ziele, zum Erhalten der Erleuchtung und sich als einen
grofden Befreier der flihlenden Wesen zu manifestieren, zu erreichen. Auf diese
Weise und durch die Segnungen, die Krafte und Qualitidten der Wurzel-Tugenden
der drei Zeiten, werden wir alle flihlenden Wesen, von der obersten Ebene der
zyklischen Welt bis an den unteren Rand der Hoéllenbereiche, ohne Ausnahme, in
dem Ozean des Leidens, zum Erlangen der Erleuchtung zu fihren.

Auflosung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, l6sen alle flihlenden Wesen in Form von
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann
16sen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Okar auf, der sich
dann in Licht auflést, welches in uns hinein fliefdt (strahlt). Wir denken, dass wir
die Qualitat der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Widmung

Wenn wir mit unserer Meditation auf die Erzeugung von dem Geist der
Erleuchtung fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen entstandenen Verdienst an
alle fihlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie befreit werden von dieser
zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden Widmungs-Gebetes, widmen:

Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Kérper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo
Widme ich zum Wohle aller fiihlenden Wesen der drei Bereiche.

Dl sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in

den drei Zeiten angehduft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog

Seite 66



Mégen alle fiihlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Es ist sehr wichtig, die Praxis des Thegchen Semkyed regelméfSig zu wiederholen,
bis wir ein inneres Gefiihl von echter Erkenntnis haben, anstatt nur ein
konzeptionelles Verstidndnis fir die Bedeutung des Geistes der Erleuchtung zu
haben. Sobald wir diese Erkenntnis erreicht haben, wird unsere ganze Weisheit,
unsere Haltung und unser Charakter vollig umgewandelt werden. Jede unserer
Taten oder Worte gegentiber anderen wird sinnvoller sein.

Die Praxis der Erzeugung des Geistes der Erleuchtung ist wie das kostbarste
Juwel. Sie ist die Essenz aller Lehren des Bon, die Wurzel von dem Pfad zum
Erreichen der Erleuchtung und die Verwirklichung der wahren Qualitdt von den
Quellen der Erleuchtung. Ohne den Eintritt in diesen Pfad gibt es keine
Moglichkeit zum Erreichen der Erleuchtung.

Deshalb sollten wir alle diese Praxis schétzen und sie in einer positiven Weise
nutzen. Dies ist der erste Schritt des Eintretens in den vier Pfaden der Ubung:

# der Pfad der Ansammlungen (Tsog lam),
der Pfad des Handelns (jor lam),
der Pfad des Sehens (thong lam) und

¢ ¢ ¢

der Pfad der Meditation (gom lam).

Zusammen 6ffnen diese den fiinften Pfad, welcher der Weg tiber die Ubung (mi
lop lam) ist.

VORBEREITENDE PRAXIS 2:

ZUFLUCHT NEHMEN

Der Zweck der Zuflucht (kyabdro) zu den Drei Juwelen ist Segen zu empfangen
und vom Leid dieser zyklischen Existenz geschtitzt zu werden. Bei der Suche von
Zuflucht sollten wir das Leid dieser zyklischen Existenz wirklich realisieren.
Zuflucht hdngt auch von unserem Vertrauen und dem Glauben an die Drei
Juwelen ab. Dementsprechend erhalten wir Schutz und Segen von ihnen.
Vertrauen ist der Schliissel, um die TUr zum B6n und seiner Weisheit zu 6ffnen.
Diese Praxis beruht vor allem auf Vertrauen und Glauben.

Nach den Dzogchen-Texten kann das Vertrauen in vier Kategorien unterteilt
werden:

¥ Vertrauen durch Inspiration,
# Vertrauen durch Klarheit,

# Vertrauen durch Vertrauen und

Seite 67



@# Vertrauen durch Errungenschaften.

Vertrauen durch Inspiration kann durch den Besuch von heiligen Orten und
durch das Treffen von grofsen Meistern, und ihre Art zu leben und ihr Verhalten
zu sehen, erzeugt werden. Dies bringt uns dazu, dem Weg zu folgen, wie ein Kind,
das seiner Mutter mit Freude und Gluck folgt. Dieses Vertrauen wird
hauptsachlich durch die inspirierenden Beispiele von grofsen Meistern und
Lehrern erzeugt. Wir sind begeistert, nah an unserem Lehrer und anderen
Praktizierende zu sein und folgen den Anweisungen der Lehren. Gleichzeitig ist es
notwendig, nach innen zu schauen, um die Seltenheit des perfekten
menschlichen Koérpers und die Unsicherheit, diesen Zustand zu behalten, zu
betrachten und zu verstehen. Aufgrund der Verganglichkeit kénnen wir in einem
der sechs Daseins-Bereiche geboren werden und es ist ziemlich sicher, dass wir
bei den dortigen Bedingungen Leiden erleben. Vertrauen durch Inspiration ergibt
sich auch entweder aus dem Sehen von dem Zustand der anderen, die ernsthaft
in der Praxis engagiert sind, dem kultivieren von grofsen Verdiensten und der
Freude uiber die sehr positiven Ergebnisse der Praxis oder durch den Anblick von
denjenigen, die negative Handlungen, welche Leiden verursachen, kultivieren.
Deshalb, bleiben wir uns selbst gewahr und folgen dem richtigen Pfad der Praxis.

Vertrauen durch Klarheit bedeutet, dass wir ein klares Verstandnis haben, wie
man zwischen der Qualitat des Leidens dieser zyklischen Existenz und der
Reinheit und der Freude der Erleuchteten zu unterscheiden hat. Zur gleichen
Zeit, sind wir uns den Ursachen dieser beiden Qualitédten voll und ganz bewusst,
und wir wissen welche zu vermeiden und welche zu anzunehmen sind. Dies ist
sehr dhnlich wie ein Filter, den wir in einen Brunnen voll mit tribem Wasser
legen, der das Wasser sofort klart.

Vertrauen durch Vertrauen wird hauptséchlich durch Inspiration und unseren
eigenen Glauben (mit klarem Verstand und ohne jeden Zweifel), dass die zehn
untugendhaften Taten die wichtigsten Quellen des Leidens in dieser zyklischen
Existenz und die zehn tugendhaften Taten die Quelle der Freude und des Glicks
sind, erzeugt. AnschliefSend wenden wir dieses Vertrauen in unserer Praxis an,
wie stabiles Eis, das einen See in der Mitte des Winters ohne Bruchgefahr
bedeckt.

Vertrauen durch Errungenschaft hilft uns, die Praxis ohne Ablenkung oder
Storungen fortsetzen. Was auch immer fiir Realisationen wir durch die vorherige
Stufen von Vertrauen erreicht haben, versuchen wir stabil zu halten, ohne jede
Anderung, bis wir das endgtiltige Ziel unserer Praxis erreichen. Ebenso werden
wir, wenn wir gestorben sind, nicht in der Lage sein, unsere Meinung zu adndern
und wieder im gleichen Koérper zurtick zu kommen. Vertrauen durch
Errungenschaft kann als Ziel der Praxis erreicht werden, sobald wir ein stabiles
Verstdndnis der vorher genannten Arten von Vertrauen haben. Allméahlich
erhalten wir die Segnungen und die Befugnisse der Drei Juwelen und irgendwann
werden wir den wahren natiirlichen Zustand des Geistes realisieren, damit ist
das ultimative Ziel, fir immer vo6llig frei von den Leiden dieser Welt zu sein, was
Erleuchtung ist, erreicht.

Seite 68



Vertrauen ist nicht die einzige wichtige Eigenschaft in dieser speziellen Praxis.
Die wichtigsten Punkte sind unsere innere Weisheit und Realisationen zu
entwickeln, Lehren und Segen von unserem Lehrer zu empfangen und den Segen
von den Gottheiten und Beschiitzern zu erhalten. Dies alles hangt davon ab, um
wieviel unsere Realisierung von Vertrauen gewachsen ist. Die Segnungen und die
Kraft der Weisheit hangen nicht von einem physischen Aspekt ab, der zu einem
Teil von uns wird, sondern davon, ob wir bereit sind, diese Qualitaten durch das
Offnen der Tur unseres Vertrauens zu ihnen, zu empfangen. Dies ist, wie das
Beispiel dem Ring und dem Haken: der Ring ist Ihr Vertrauen und der Haken ist
der Segen des Lehrers. Wenn wir n unseren Lehrer um Segen, Kraft und Schutz
aus unserem reinen Herzen ersuche, dann sind, unabhingig von der Entfernung
und materiellen Bedingungen, die Segnungen so lange vorhanden, wie wir
vollstédndig gedffnet sind, um sie ohne Zweifel zu erhalten. Wenn die beiden
Bedingungen - die Segnungen des Lehrers und die Offenheit des Herzens -
zusammen existieren, ist dies ein Weg, wo der Haken an den Ring angeschlossen
wird. Aus diesem Grund ist es wichtig, immer fir die Drei Juwelen und die
Lehren, ohne Frage oder Zweifel, gedffnet sein.

Wie sollten wir auf die Zuflucht meditieren

Meditationshaltung

Wenn wir auf das Nehmen von Zuflucht (kyabdro) meditieren, ist es wichtig, in
der richtigen Meditationshaltung zu sitzen (siehe Beschreibung am Anfang von
"Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren").

Visualisierung

Wir verwandeln den Ort, an dem wir sind, von seinem gewdhnlichen Aspekt, zum
Beispiel die Felsen und Steine von einer Hoéhle, in ein schénes und buntes Land
aus reinem Gold mit Turkis verziert. Der Boden ist pords, nicht schwer, mit
erhebender Flexibilitdt. Umgeben von schénen gliicksverheifdenden Badumen, gibt
es einen Fluss von Nektar und es gibt sieben Kostbarkeiten, acht Gltickssymbole
und andere schéne Materialien und Umgebungen. In der Mitte des Himmels sind
weifse Wolken, wie riesige Kissen.

Auf diesen Kissen von Wolken ist ein Juwelen-Thron mit einem Sonnen- und
Mond-Kissen. Auf diesem Sonnen- und Mond-Kissen sitzt unser Wurzel-Lama,
der alle Qualitaten aller erleuchteten Wesen der drei Zeiten, wie Mitgeftihl,
Weisheit und Liebe verkérpert. Unser Wurzel-Lama, in der Form des Erleuchteten
des Mitgefiihls, Shen Lha Okar steht uns gegentiber, alle Linienhalter gerade
Uber seinem Kopf, sich nach oben wie eine Kette von goldenen Gebets-Perlen zum
Ursprunglich Erleuchteten, Kuntu Zangpo, erstreckend. Wir machen mit der
Visualisierung wie auf den Seiten flir die erste vorldufigen Praxis weiter.

Alle unsere Visualisierungen - die vier héchsten Objekte der Zuflucht, die
Gottheiten, die Khadros und die Beschtitzer - sind klar und deutlich, haben aber

Seite 69



keine materielle Form, wie ein Bild in einem Spiegel. Sie existieren, kénnen aber
nicht erfasst werden, wie der Widerschein des Mondes auf dem Wasser. Sie
erscheinen alle gleichzeitig, aber sie sind getrennt, so wie ein Regenbogen aus
separaten Farben besteht. Alle sind gltiicklich lachelnd in hellen und bunten
Erscheinungsformen. Wir bemerken, dass sie alle mit den passenden Qualitédten
von Mitgefiihl, Macht, Segen und Allwissenheit erscheinen.

Nun stellen wir uns vor, dass alle fihlenden Wesen auf der Erde vor den
héchsten Objekten der Zuflucht sind. Wir visualisieren sowohl eine Person, die
wir prufen, ob sie unser Feind ist, als auch die niederen Wesen, die Krankheiten,
Probleme oder andere Hindernisse verursachen vor uns. Auf unserer rechten
Seite visualisieren wir unseren Vater von diesem Leben. Auf der linken Seite,
visualisieren wir unsere Mutter von diesem Leben. Dann visualisieren wir alle
fihlenden Wesen der sechs Bereichen um uns herum in der Form von Menschen,
wie auf einem Festival versammelt. Sie alle halten ihre Hande mit den
Handflachen vor ihrem Herzen zusammen.

Wir denken, dass fir alle fihlenden Wesen, einschliefSlich uns selbst, von heute
bis wir die Erleuchtung erreichen, der Lama (der Lehrer) und die Drei Juwelen
diejenigen sind, zu denen wir Zuflucht nehmen, die wir als unsere Unterstiitzer
betrachten. Wir denken, dass wir sagen: "Wir verlassen uns auf Sie, wir haben
niemanden aufSer Thnen, zu dem wir Zuflucht nehmen kénnen. Also, die Freude
oder das Leid unseres Lebens und die Fihrung unseres zukutinftigen Pfades zur
Erleuchtung, diese vertrauen wir lhnen an, unseren wahren Beschiitzern. Ob wir
befreit werden oder in dieser zyklischen Welt bleiben liegt in IThrer Weisheit".

Wir erzeugen diese Visualisierung so, als ob wir diese Aktionen wirklich
ausfuhren.

Rezitation

Wie wir trennen das Zahlen der Ansammlungen der Vorbereitenden Praxis, wie
oben angedeutet, nicht von der Visualisierung, die wir durch das Rezitieren von
dem Gebet erzeugt haben. Wir erneuern unsere Gedanken vom Nehmen der
Zuflucht und rezitieren das folgende Gebet:

Shen rab la ma ku sum jung ne pal
Der héchste Lehrer ist die Quelle der drei Korper der Erleuchtung,

Dt sum der shek dro wa yon kyi gén
Alle Erleuchteten der drei Zeiten sind die Befreier der ftihlenden Wesen,

Ku zug shal kyin du dung sung rab ten
Die drei Symbole von Kérper, Geist und Rede sind die zuverldssige Quelle des

Segens der Erleuchteten,

Chog chi she rab thar lam tén pi don

Seite 70



Die grofSen spirituellen Krieger der zehn Richtungen sind die Lichter auf dem
Pfad der Erleuchtung,

Ne zhir chak tsal dro kun kyab su chi
Alle Wesen werfen sich nieder und nehmen Zuflucht zu den Vier Héchsten
Objekten der Zuflucht.

Wie wir dieses Gebet rezitieren, ist es wichtig, dass wir Bewusst und Aufmerksam
beztiglich der Bedeutung sind.

Auflosung

Die Lichtstrahlen aus den Herzen der vier hochsten Objekte der Zuflucht werden
zu allen fihlenden Wesen reflektiert, wodurch alle unreinen Taten, Hindernisse
und negativen karmischen Spuren gereinigt werden. Dann l6sen sich alle
fuhlenden Wesen auf einmal in die vier héchsten Objekte auf, so wie alle hundert
Vogel fliegen, wenn man ein Steinchen zu einem von ihnen wirft. Allmé&hlich
werden alle vier hochsten Objekte in Licht umgewandelt und l6sen sich in den
zentralen Lama auf. Die koniglichen Linienhalter tiber dem Kopf des Lamas l6sen
sich in den Lama auf, beginnend mit dem Héchsten sich fortsetzend bis zu dem
Niedrigsten. Dann wird der Kérper des Lamas kleiner und bewegt sich zu
unserem Kronen-Chakra. Wir vereinen den Geist des Lamas und unseren eigenen
Geist zu einem Geist. Wir stellen uns vor, dass unser Geist durch diese
Vereinigung den gleichen dreifachen Geist der Weisheit besitzt, wie der Geist von
unserem Lama. Seine Essenz ist die Betrachtung dieses Zustand des Geistes,
ohne Anderung unseres Geistes, aber entspannt in seinem eigenen Zustand ohne
Greifen und ohne getduscht zu werden. In Wirklichkeit ist das der absolute
perfektionierte kostbare Geist und das ultimative Objekt der Zuflucht.

Widmung

Beim Beenden von jeder Sitzung der Praxis der Zuflucht widmen wir, was immer
wir an Verdienst aus diesen tugendhaften Taten erhalten haben, fur alle
fuhlenden Wesen, so dass sie die Erleuchtung erhalten mdgen, ebenso wie die
grofSen spirituellen Krieger der Vergangenheit dies getan haben. Auf diese Weise
rezitieren das Widmungs-Gebet, wie in der ersten vorbereitenden Praxis.

VORBEREITENDE PRAXIS 3:

BEKENNEN

Der Zweck der Praxis des Bekennens (shagpa) ist es, die negativen Taten, die wir
in der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft kultiviert haben, nicht nur
derjenigen aus diesem Leben, zu reinigen. Wir Lebewesen werden weiterhin
wiedergeboren in das Leben nach dem Leben in dieser zyklischen Welt. Wahrend

Seite 71



dieser ganzen Zeit, mit und ohne Absicht, haben wir grenzenlos untugendhafte
Taten angesammelt. Thre negative Energie wird weiter wachsen und uns in der
Entwicklung unserer Praxis und Verwirklichung behindern, wenn wir sie nicht
reinigen. Egal ob die Ursachen dieser untugendhaften Taten lange her oder
kuirzlich geschehen sind, die Kontinuitat ihrer Manifestation ist vorhanden. Die
Wahrheit des Gesetzes von Ursache und Wirkung ist immer vorhanden. Solange
eine Ursache energetisch existiert, entsprechend der Zeit und Bedingungen, wird
das Ergebnis davon auftreten. Dies bedeutet, dass egal was kultiviert wurde,
seine Wirkung erlebt werden wird.

Um sich von negativen Taten zu reinigen, ist es wichtig, die vier Krafte der Praxis
des Bekennens zu erreichen:

@ die Kraft des Zeugen,
die Kraft des Bedauerns,

die Kraft der Verpflichtung und

¢ ¢ ¢

die Kraft der Gegenmittel.

Die Kraft des Zeugen

Wir meditieren, wenn moéglich, vor einer Statue von Ténpa Shenrab oder einem
Bild von einer erleuchteten Gottheit oder unserem Lehrer. Wenn dies nicht
moglich ist, dann visualisieren einen von ihnen tiber unserem Kopf, mit dem
kompletten Bewusstsein und dem Geftihl ihrer Anwesenheit. Wir denken tber
unsere untugendhaften Taten der Vergangenheit und Gegenwart nach und
bereuen vor allem diejenigen aus der Gegenwart. Aus dem Kern unseres Herzens,
entschuldigen wir uns fir diese und erleben unser Bedauern. Wir fragen
aufrichtig, ob unser Bedauern angenommen wird und ob wir gesegnet werden,
um diese karmischen Spuren, fur die verantwortlich sind, zu reinigen und
angesichts der Praxis die Kraft bekommen, um alle fiihlenden Wesen zu befreien.

Die Kraft des Bedauerns

Wir erleben unser Bedauern tief aus dem Herzen und mit all unseren Gedanken
und es tut uns leid fur alle untugendhaften Taten, die wir von den drei Toren von
Korper, Geist und Rede in der Vergangenheit gemacht wurden und in der
Gegenwart und Zukunft machen werden.

Die Kraft der Verpflichtung

Neben der Kraft des Bedauerns, ist es wichtig, dass wir bestimmte Praktiken, wie
Rezitationen und Gebete machen. Wir miissen auch nicht wiederholt dhnliche
untugendhafte Taten wieder begehen.

Die Kraft der Gegenmaittel
Die Gegenmittel sind, uns in der Praxis zu bemtihen und Gebete zu rezitieren,
um unsere Taten aus der Vergangenheit zu reinigen, die auch helfen werden,

Seite 72



unser Engagement zu halten und die gleichen untugendhaften Taten nicht wieder
zu begehen.

Sobald wir diese vier Krafte erreicht haben, haben wir die Frucht von den
negativen Ergebnissen der vergangenen Taten abgeschnitten. Dies ist, als ob wir
das Potenzial der Samen durch Braten oder Kochen beseitigt haben. Zum
Beispiel, wenn wir Mais kochen, verdndert sich seine Form nicht, aber das
Potenzial, dass diese Friichte wachsen, wird weggenommen. Ebenso sollten wir
alle negativen Taten von Kérper, Geist und Rede 16schen. Auch wenn wir uns
nicht an alle erinnern berticksichtigen wir alle und schliefSen alle in unserer
Praxis mit ein.

Es gibt bestimmte Meditationen und Visualisierungs-Methoden, die wir machen
sollten, wenn wir das Bekennen als Gegenmittel verwenden, um die Negativitat
von unseren Taten zu reinigen und wenn wir Gebete rezitieren.

Wie sollten wir auf das Bekennen meditieren

Meditationshaltung

Wenn wir Uiber das Bekennen (shagpa)meditieren, ist es wichtig, in der richtigen
Meditationshaltung zu sitzen (siehe ausfiihrliche Beschreibung am Anfang von
"Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren").

Visualisierung

Silbe SO

Wir visualisieren uns selbst als gewéhnliches Wesen. Uber unserem Kopf, auf
einem Sonnen- und Mond-Kissen in der Mitte von einem tausendbléttrigen
weifden Lotus, stellen wir uns eine helle Silbe SO vor, von der acht bunte
Lichtstrahlen ausgehen und nach oben in den Raum strahlen. Diese Strahlen
laden unzahlige SO-Silben aus dem Universum ein, welche die Qualitat der
Mitfihlenden haben, die sich im Raum befinden und diese 16sen sich in die
ursprungliche SO-Silbe auf. Die SO-Silbe wird viel heller und herrlicher als zuvor.
Wieder stellen wir uns Lichtstrahlen vor, die von der gleichen SO-Silbe ausgehen
und unkompliziert die ganze Verschmutzung der bestehenden Welt und die
Verunreinigungen von allen fiihlenden Wesen reinigen. Dann 16st sich die SO-
Silbe in Licht auf.

In Wirklichkeit ist diese SO-Silbe unser Wurzel-Lehrer, der das kollektive
Mitgefihl der Erleuchteten der drei Zeiten ist, aber in der Form von Shen Lha

Seite 73



Okar, dem Mitftihlenden, erscheint. Sein Kérper Farbe ist klar und glinzend, wie
Tausende von Sonnenstrahlen die von einem schneebedeckten Berg reflektiert
werden. Er hat ein Gesicht und zwei Hande und er sitzt im Schneidersitz. Seine
beiden Hande halten eine Juwelen-Vase voller Nektar in der Geste der Meditation,
er hat die neun Qualitaten Perfektion und ist mit den dreizehn friedlichen
Ornamenten verziert. Er erscheint in dieser Form. ist aber kein materielles
Objekt. Wir stellen uns vor, dass er sich vor uns befindet, voller Mitgeftihl und
Liebe fur alle flihlenden Wesen.

Seite 74



Vor ihm denken wir sehr deutlich aus ganzem Herzen Uber alle untugendhaften
Taten nach, welche wir durch die drei Tore von Koérper, Geistes und Rede
begangen haben, wie die finf grenzenlosen untugendhaften Taten, die acht
falschen Taten, die neun getduschten Taten und so weiter, von Anfang an bis
heute in grenzenloser Lebensdauer. Wir sagen: "Ich gestehe diese untugendhaften
Taten, halte keine geheim und verstecke keine. Ich bedauere diese Taten,
erkenne, dass sie falsch sind und bekenne sie mit den vier Bedingungen der
Bekennens. Bitte akzeptiere mein Bekennen und reinige ohne Ausnahme alle
negativen Karmas und Verunreinigungen und beschtitze mich freundlich und
liebevoll".

Dann, in der Mitte der Mondscheibe im Herzen von Shen Lha Okar, stellen wir
uns vor, dass hundert Silben (siehe unten) um die SO-Silbe im Uhrzeigersinn
zirkulieren, als ob sie einen weifSen Rosenkranz um die SO-Silbe bilden. Wir
konzentrieren uns auf die zirkulierenden Silben und stellen uns vor, wie wir diese
rezitieren. Aus diesen Silben steigen spontan grenzenlose Lichtstrahlen in der
Form des weifden Nektars von dem Weisheits-Geist auf. Shen Lha Okar's Kérper
wird mit diesem Nektar vollkommen aufgefiillt, bis er an seinem Kronen-Chakra
Uberlauft und die Vase, die er in seinen Handen halt, fiillt. Von dieser Vase lauft
der Nektar tiber, regnet herunter und fillt, indem er auch in unser Kronen-
Chakra reinlauft, unseren Koérper. Aus diesem Grund werden alle unsere
Krankheiten, Hindernisse, negatives Karma und Verunreinigungen, in Form einer
rotlich-blauen Flussigkeit, durch die Poren der Haut aus unserem Kérper
getrieben. Diese Flussigkeit fliefSt unter unserem Sitz-Kissen in die Unterwelt, in
den Mund des Herrn der Todes und seinem Gefolge und zu denjenigen, bei denen
wir karmische Schulden haben. Wir stellen uns vor, dass sie mit unserem
Angebot der inzwischen schwarzen Flussigkeit und unserer Hingabe der Leistung
zufrieden sind.

Rezitation

Als nachstes rezitieren das Hundert-Silben-Gebet so oft wie Sie kdnnen:

So Mu Ye Tro Khyung Ye Lam Tri Tri Tar Dar Sal War Od Pag Ram So Ha
So Mu Ra Ta Han Wer Ni Drum Hrun Mu Tre Mu Tre Mu Ra Mu Tre
Mu Ye Mu Ye Ha Ra Mu Ye

Mu Tro Mu Tro We Ro Mu Tro

Mu Ni Gyer To Ye Khyab Khar Ro

Tro Dal Hri Hro Wer Ni Wer Lo

Shu La Wer Ro Na HuTa Ka

Shu Dho Shu Dho Du Shu Dho Ya

Sa Le Sa Le Tri Sa Le Ya

Sang Nge Sang Nge Su Sang Nge Ya

Mu Ra Ta Han Tri Tse Drung Mu

Ha Ha Drum Drum Ho Ho Lam Lam Hung Hung Phet Phet

Wir machen so viele Wiederholungen des Hundert-Silben-Gebets wie moéglich.
Durch das Rezitieren des Gebets und dem Ubertragen der schwarzen Fliissigkeit

Seite 75



an den Herrn des Todes und sein Gefolge, sind diese zufrieden und unsere
karmischen Schulden wurden bezahlt. Wir stellen uns vor, dass alle fihlenden
Wesen von negativen karmischen Spuren und Krankheiten befreit werden und
dass Ihr Koérper vollstédndig von allen untugendhaften Taten gereinigt ist und so
klar wird wie ein Kristall, gefiillt mit dem weifien Nektar der fiinf Weisheiten. Von
allen 740.000 Poren unseres Koérpers, duschen wir alle flihlenden Wesen mit
diesem Nektar. Dabei werden alle untugendhaften Taten und karmischen Spuren
weg gewaschen und die Aufienwelt in ein reines spirituelles Land verwandelt. Wir
stellen uns vor, dass alle flihlenden Wesen in die Form von Shen Lha Okar
umgewandelt werden und alle von ihnen das Hundert-Silben-Gebet
hingebungsvoll rezitieren. Dann rezitieren das Hundert-Silben-Gebet und
vervollstandigen dabei 100.000 Wiederholungen.

Auflosung

Um die Sitzung zu schliefden, stellen wir uns vor, dass sich alle Manifestationen
von Shen Lha Okar der d&ufseren Welt in Licht auflésen, welches sich wiederum in
Shen Lha Okar aufl6st, der sich tiber unserem Kronen-Chakra befindet. Wir
stellen uns vor, dass es der zentrale Shen Lha Okar schatzt, dass wir von Ihrem
untugendhaften Taten und Befleckungen gereinigt wurden, und dass er lachelt.
Er 16st sich in Licht auf, das die Vereinigung von Leerheit und Gluckseligkeit ist.
Dieses Licht 16st sich dann in uns hinein auf. Dann verweilen wir in dieser
Betrachtung und sehen das Gesicht des spontan entstehenden Shen Lha Okar,
das der wahre Zustand unseres Geistes ist.

Widmung

Wenn wir unsere Meditation des Bekennens beenden, ist es wichtig, dass wir
allen Verdienst von unseren tugendhaften Taten fiir die Befreiung aller flihlenden
Wesen aus dieser zyklischen Welt widmen. Wir rezitieren das Widmungs-Gebet,
wie in der ersten vorbereitenden Praxis.

VORBEREITENDE UBUNG 4:

MANDALA DARBRINGUNG

Der Zweck des Ansammelns von Verdienst, indem wir ein Mandala (mandal
bulwa) darbringen, ist uns mehr gerdumig und offener zu machen und somit in
der Lage zu sein, die wertvollen Lehren ohne Hindernisse fiir unsere Praxis
aufzunehmen und zu verdauen. Wir Menschen hangen in unserem temporaren
Zustand, mit diesem physischen Koérper, von vielen Umstanden ab - insbesondere
unser grofses Gluick - die Lehren zu erhalten, das etwas ist, was nicht allen
gemeinsam ist. Dies tritt nur durch die grofSen Anstrengungen fiir unseren guten
Verdienst in der Vergangenheit auf. Es ist immer noch wichtig, mehr Verdienst
anzusammeln, um das Ziel der Praxis zu erreichen, insbesondere bei zwei

Seite 76



wichtigen Verdiensten: der ursachliche Verdienst des Gltuicks (gyu sonam gyi
tsog), der die Barmherzigkeit ist und die Frucht des Verdienstes von Weisheit
(dewe yeshe kyi tsog), welches die Weisheit ist, die wahre Natur des Geistes zu
erkennen.

Das Mandala selbst symbolisiert das Universum. Wenn wir kein materielles
Mandala als Objekt darbringen kénnen, dann kénnen wir ein Mandala mit
Handgesten (chag gya) anbieten. Das Wichtigste ist es, eine reine Haltung bei der
Darbringung zu den Drei Juwelen zu erzeugen, mit dem Ziel, nicht einen
temporaren materiellen Gewinn zu haben, sondern ein tieferes Verstindnis der
Realisierung unseres wahren Zustand des Geistes zu erreichen, Mitgeftihl fir alle
fuhlenden Wesen zu entwickeln und die perfekte Kraft und Energie zu
entwickeln, um dem spirituellen Weg folgen, bis wir die Erleuchtung erlangen.

Wenn wir auf einer téglichen Basis sehr bewusst in dieser Praxis sind, kénnen
wir alle diese Darbringungen mental durch Visualisierung manifestieren. Zum
Beispiel, wenn wir in der Nacht auf der Autobahn reisen, kénnen dort alle
Laternen der Stddte und alle Scheinwerfer der Autos in Butterlampen
umgewandelt werden und wir kénnen davon eine Darbringung zu den Drei
Juwelen mit reiner Motivation machen. Das heifst, dass die Essenz der
Darbringung von dem Mandala nicht die materiellen Gegenstande sind, sondern
unsere eigene Achtsamkeit mit Absicht und der Fahigkeit ohne Anhaftung
loszulassen die wahre Darbringung sind.

Es ist auch von héchster Bedeutung keine Reue oder Verbundenheit auf das
Objekt zu empfinden, wenn wir es angeboten haben. Je mehr wir die Mandala-
Darbringung praktizieren, desto mehr werden wir die Segnungen dieser Lehre
erleben und unsere innere Weisheit wahrend der Praxis entwickeln.

Um gute Verdienste anzusammeln, kénnen wir aufSerdem die Praxis der
GrofSztigigkeit iben, wie die Arbeit, Texte fir den Unterricht zu verteilen, fir ein
paar Tage oder auch nur ein paar Stunden bei dem Bau eines Tempels oder einer
Stupa mitzuwirken und so weiter.

Wie wird die Mandala-Darbringung ausgefiihrt

Meditationshaltung

Wie bei den anderen vorbereitenden Ubungen, sitzen wir in der Praxis der
Mandala-Darbringungen immer in der richtigen Meditationshaltung (siehe
Beschreibung am Anfang "Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der
Erleuchtung meditieren").

Visualisierungen und Rezitationen

Wie in der Visualisierung flir die Praxis der Zuflucht, verwandeln wir den
gewohnlichen Ort, wo wir sind, in ein wunderschénes Land mit grofden

Seite 77



glickbringenden Badumen, einem Fluss von Nektar, sieben Kostbarkeiten, acht
Gluckssymbolen und so weiter. Wir visualisieren unseren Wurzellama, der auf
einem Juwelen-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen in der Form von
Shen Lha Okar, dem Erleuchteten des Mitgefiihls, sitzt zusammen mit allen
héchsten Objekten der Zuflucht, genau so, wie in der ersten vorbereitenden
Praxis beschrieben.

Wenn wir eine Mandala-Platte benutzen, halten wir sie in der linken Hand. Wir
reinigen sie mit dem Handballen der rechten Hand. Wir wischen die Mandala
Platte dreimal gegen den Uhrzeigersinn, dreimal im Uhrzeigersinn und dreimal
gerade von uns weg. Dabei stellen wir uns vor, dass wir die negativen karmischen
Spuren und die Unreinheiten des Universums reinigen. Wir sprechen das Gebet
der Reinigung der Verunreinigungen:

Bon nyid ye ne nam par dag pa zhin
So rein wie die Natur des Béns von Anfang an,

Sem nyid de zhin nam par dag pa te
So ist die Natur des Geistes vollkommen rein, wie es ist.

Bag chag dig pa ma I sal we chir
Um alle karmischen Spuren und Unreinheiten zu reinigen

Sal we mandal yong su chi war ja wo
Reinigen wir das perfekte Mandala.

Na Ma A Kar Sha Ya Ni Shag Sa Le Sang Nge Ye So Ha Chod Phur Sa Le Ha Lo
Sang

Noch halten wir das Mandala in der linken Hand, nehmen die Mandala Gaben,
die wir vorbereitet haben, wie Blumen, Reis, Gerste, Mais, und so weiter, mit der
rechten Hand auf. Wir bilden mit der rechten Hand eine Grenze um den Rand der
Basis des Mandalas und stellen uns vor, dass es eine offene Weite von goldener
Erde ist.

Dann nehmen wir die Mandala-Gaben wieder in die rechte Hand, legen eine
Handvoll in die Mitte des Mandalas und sagen: "Drum Ri Ti Gar Ma La Ho". Dies
stellt Mount Meru dar. Wir stellen uns vor, dass wir ein komplettes Universum
mit sieben goldenen Bergen, sieben Meere, und so weiter, rund um Mount Meru
bauen.

Die Seite zu Ihnen, an IThrem Handgelenk, ist Osten. Der Ausgangspunkt liegt in
Ostlicher Richtung, bauen die bestehende Welt aus den Darbringungen in der
Ostlichen, nérdlichen, westlichen und stidlichen Richtung des Mandalas. Wie wir
dies tun, rezitieren wir:

Ah Yam Ram Mam Kham Shag Sa Le Sang Nge So Ha

Die vier Welten von Mount Meru sind wie folgt:

Seite 78



Die Farbe der 6stlichen Welt ist weifs und ihre Form ist ein Halbmond. Das
kostbare Symbol dieser Welt ist eine Vase voller Schatze (rinpoche bumpa).

Die Farbe der nordlichen Welt ist grtin und ihre Form ist ein Quadrat. Das
kostbare Symbol dieser Welt ist ein Baum mit einer Frucht, die allen die perfekte
Nahrung (paksam shing) zur Verfigung stellt.

Die Farbe der westlichen Welt ist rot und ihre Form ist ein Kreis. Das kostbare
Symbol dieser Welt ist eine Kuh, die endlos Milch gibt und jeden Wunsch (dé jé
ba) erfullt.

Die stidliche Welt ist die Welt in der wir leben. Die Farbe der stidlichen Welt ist
blau und ihre Form ist die eines menschlichen Schulterblatts. Das kostbare
Symbol dieser Welt ist ein Juwel (norbu rinpoche).

Dies sind die vier Farben, vier Formen und vier Symbole, zugeordnet zu den
Welten in den vier Richtungen um den Mount Meru.

Beim nachsten Schritt in der Mandala-Darbringung bauen wir die acht
Kontinente auf der ganzen Welt. Jede Richtung ist mit zwei Kontinenten
verbunden, die sich auf der rechten und der linken Seite (der vorherigen Welten)
befinden. Wir rezitieren:

Ah Yam Ram Mam Kham Shag Sa Le Sang Nge So Ha

Rechts und links vom Osten sind Koring und Kotung, die rechts und links vom
Norden sind Gyagti und Gyogti, rechts und links vom Westen sind Marzhi und
Tengzhi und rechts und links vom Stiden sind Khalon und Telgyum. Wir
rezitieren jetzt als néchstes:

Chéd Phur Sa Le Ha Lo Seng

Wir figen Darbringungen zu den acht Kontinenten und den vier Richtungen wie
folgt hinzu:

im Osten, die goldene Sonne, im Norden, die sieben Edelsteine, im Westen, der
weifse Mond, und im Stiden, die acht Gltickssymbole. Dann legen wie die
zusatzliche Gaben auf das Mandala. Wir erstellen das Mandala schrittweise um
drei Ringe um so mehr Darbringungen zu ermdglichen, um das Mandala zu
vervollstandigen.

In diesem Universum, das wir erzeugt haben, stellen wir uns Darbringen von den
schoénsten Formen, den schénsten Klangen und Gertichen, dem kostlichsten
Geschmack, der anschmiegsamsten Stoffe, den schénsten Verzierungen und
grenzenlose Kostbarkeiten der géttlichen und der menschlichen Bereiche vor, was
immer es auch gibt, wie ein Berg von Edelsteinen, gliicksverheifSenden
Diamanten, ein Wald von Medikamenten, Felder von gut gewachsenen Pflanzen
und sogar das eigene Leben und das Gluck, unsere Freuden und Vergnuigen,

Seite 79



unser Gefolge und unsere Begleitung, unsere tugendhaften Taten und diejenigen
aller fihlenden Wesen und alle tugendhaften Taten der drei Zeiten. All dies wird
den hochsten Objekte der Zuflucht dargebracht. Wir bitten, dass sie Sie diese
Gaben gerne und mit grofSer Freude akzeptieren. Im Gegenzug bitten wir, dass sie
uns segnen und vor den internen und externen Befleckungen schiitzen und uns
segnen, die Selbstverwirklichung in dieser Sitzung der Praxis zu erreichen. Wir
visualisieren, dass wir diese Darbringungen zu den Erleuchteten machen und
wiederholen die Mandala-Darbringung. Wenn unsere Hinde muide werden, legen
wir das Mandala auf einem Altar oder Tisch den wir bereitgestellt haben.

Dann rezitieren folgendes Gebet der Mandala-Darbringung:

Eh Ma, jung ngai teng du ri rab ri diin dang
Auf der Grundlage der fiinf Elemente sind Mount Meru und die sieben goldenen
Berge,

Ling zhi ling tren chi nang dhoé y6n che
EinschliefSlich der externen und internen Kostbarkeiten von den vier Welten und
den acht Kontinenten,

Nyi dhe gyen pa je wa trag gya dhi
Millionen von Universen, mit Sonnen und Monden verziert,

Dhag gi 16 lang bul lo zhe su s61 Dhag gi 16 lang bul lo zhe su SOL
Bitte akzeptiert und segnet diese Gabe aus dem Kern meines Herzens.

Wéahrend wir das Gebet rezitieren, machen wir die Geste (chag gya) der Mandala-
Darbringung. Nach jedem Gebet, nehmen wir eine kleine Menge des
dargebrachten Materials aus unserem Schof5 oder vom Tisch und geben es in das
grofde Mandala. Wir verwenden die Mandala-Objekte mindestens hundert Mal,
aber nicht mehr als 300 mal. Danach dndern wir die Materialien auf dem
Mandala.

Mandala-Darbringungs-Geste

Wenn wir die Materialien verdndern, rezitieren das folgende Gebet:

La ma der sheg yi dam lha tsok la
Zu der Versammlung von Lama, Yidam und Erleuchteten

Seite 80



Dro wa kun dang che te kyab su chi
Nehmen ich und alle fiihlenden Wesen mit grofSer Freude Zuflucht.

Nya ngen mi dha zhug par s6l wa dhep
Bitte bleibt fiir immer, um uns in dieser leidenden Welt zu segnen.

Thug je tang dral med par zhug du sél
Schiitzt uns ohne Euren Segen und Euer Mitgefiihl zu verringern.

Wir wiinschen den ewigen Segen und den Schutz der vier héchsten Objekte der
Zuflucht. Dann entfernen wir langsam die Darbringungs-Materialien, beginnend
in Ostlicher Richtung und endend in der stidlichen Richtung und rezitieren dabei
das folgende Gebet:

Bo6n nyid sem nyid ye ne mi gyur te
Die Natur des Bén und der Geist sind von Anfang an unzerstreut.

Tsig dang sem chen dhu je mi tag pa
Worte, alle ftihlenden Wesen und alle zusammengesetzten Dinge sind
vergdinglich.

Leg je de la nye je gang lag pa
Was auch immer fiir Fehler jemals in den Handlungen waren,

La ma der shek nam la z6d par sél
Bekenne ich alle vor dem Lama und den Erleuchteten.

Ten du kyod par ma lag te
Ich weifs, Ihr werdet nicht fiir immer hier sein,

Lar yang dro we don la thug je gong
Aber bitte helft und schiitzt alle fiihlenden Wesen mit Mitgefiihl.

Om Ah Da Da De De Chéd Chédd Sa Le Ha Lo Seng

Auflosung

Am Ende der Praxis, werden alle fihlenden Wesen zu den vier Objekte der
Zuflucht verwandelt und alles 16st sich in Shen Lha Okar auf. Der Lama 16st sich
in Licht auf, welches sich dann in uns selbst auflost. SchliefSlich werden wir
selbst und alles in der bestehenden Welt in den Zustand der Leerheit verwandelt.
Wir bleiben dort so lange, wie wir dazu in der Lage sind.

Seite 81



Widmung

Nach der Durchfiihrung der Mandala-Darbringungs-Praxis und der Meditation
widmen wir die Verdienste von dieser Praxis allen Lebewesen durch das
Rezitieren des Einweihungs-Gebets, wie in der ersten vorbereitenden Praxis
angegeben. Wir fihren insgesamt 100.000 Mandala-Darbringungen durch.

VORBEREITENDE PRAXIS 5

VERBINDEN MIT DEM LEHRER

Der wesentliche Aspekt der vorbereitenden Praxis der Verbindung mit dem Lehrer
(lamai naljor) ist es, unsere innere Weisheit zu 6ffnen. Es ist sehr wichtig den
Segen von unserem Lehrer zu unserer Unterstlitzung zu erhalten. Egal welche
Lehren wir erhalten haben, auch die kilirzeste Rezitationen, Gebete oder
muindlichen Ubertragungen hingen von unserem Lehrer ab, alle Lehren mtissen
von dem Lehrer tibertragen werden. Niemand hat in der Vergangenheit jemals
Erleuchtung ohne die Anweisungen eines Lehrers erreicht.

Daher ist es fiir uns gew6éhnliche Menschen umso wichtiger dem Lehrer zu folgen
und ihn zu respektieren. Vom ersten Augenblick unserer Praxis an bis wir unser
Ziel erreichen, mussen wir unserem Lehrer und der Praxis folgen, den Lehrer als
eine Manifestation der Erleuchteten in der Form eines menschlichen Koérpers
sehen. Vor allem, wenn wir den tieferen Ebenen der Lehre, wie Sang Ngag und
Dzogchen, folgen, sind wir, um Leistungen zu erhalten - sowohl temporare als
auch ultimative Qualitaten - auf Segnungen und Kréafte des Lehrers angewiesen.

Nach unserer Sichtweise und dem Respekt flir den Lehrer, erhalten wir den
Segen des Lehrers. Indem wir unseren Lehrer als die wirkliche Gegenwart von
Buddha oder den Erleuchteten betrachten, erhalten wir die Segnungen, Kréafte
und Lehren wie Nektar. Wenn wir ihn wie einen Geschaftsmann sehen, wird dies
seinen Segen und seine Lehren mehr in Richtung eines Objekts zum Verkauf
beeinflussen. Und wenn wir ihn wie einen gewéhnlichen Mensch sehen,
dementsprechend kénnen alle seine Segnungen nur wie eine Nahrung sein.

Es sind nicht die Erwartungen der Lehrer, die einen Unterschied fur seine
Schiler im Hinblick auf seine Segnungen und Lehren machen. Aus seiner Sicht
ist es das gleiche, ob die Schiiler ihn zu respektieren oder nicht. Wie viel Segen
wir erhalten, hangt von den einzelnen Studierenden selber ab.

Daher sollten wir immer versuchen, dem Lehrer unermuidlich zu folgen, seine
Anweisungen erfiillen und alles mogliche tun, seinen Weisheits-Geist nicht zu
enttduschen, was die Entwicklung unserer inneren Praxis behindern kann.

Einer der bekanntesten Lehrer des Bon, bekannt als Dulwa Rinpoche, sagte:
"Ohne zu z6gern und ohne die Trennung von der Visualisierung des Lama Utber
unserem Kopf (chiwo dechen gyi khorlo), auch nur fir einen Moment, bitten und
ersuchen wir den Segen von ihm." Dies ist eine einfache Methode zur Erreichung

Seite 82



all der Qualitaten des Erleuchteten und dem Empfangen von ihren Segen, um so
Erkenntnis des wahren Zustand des Geistes zu erreichen. Sobald wir diese
Realisierung unserer wahren Natur des Geistes erreichen, ist dies wie eine
Butter-Lampe, die in der Dunkelheit leuchtet.

Wir muissen diese Lehre mit einer vollig reinen und echten inneren Absicht
praktizieren, wirklich die Gedanken des Vertrauens und der Inspiration, in Bezug
auf die Qualitdten unserer Lehrer, zu entwickeln. Wir iben auf diese Weise, bis
wir die innere Erfahrung verwirklichen.

Wie sollten wir auf das Verbinden mit dem Lehrer meditieren

Meditationshaltung

Wéahrend der Durchfiithrung der Praxis dvon lamai naljor, sollten wir in der
richtigen Meditationshaltung sitzen (siehe Beschreibung am Anfang in "Wie
sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren").

Visualisierungen und Rezitationen

Bei der Praxis der Verbindung mit dem Lehrer, lamai naljor, entwickelt der
Schiler inneren Weisheit. Wir stellen uns vor, dass sich in einem Fufd Abstand
Uber unserem Kopf ein Juwelen-Thron befindet, der von acht Léwen getragen
wird. Auf diesem Juwelen-Thron ist ein weiterer Thron in der Form einer
Lotusbltite mit einem Sonnen- und Mond-Kissen. Auf den Kissen sitzt unser
Wurzel-Lama, der die Kombination der Qualitadten von Mitgeftihl, Weisheit und
Liebe aller erleuchteten Wesen in den drei Zeiten der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft ist. Unser Wurzel-Lama hat die Form des Erleuchteten des
Mitgefiihls, Shen Lha Okar.

Alle koniglichen Linienhalter erstrecken sich oberhalb seines Kronen-Chakras bis
zu Kuntu Zangpo, dem Urspringlich Erleuchteten, wie in der Visualisierung fir
die Praxis der Erzeugung der Geistes der Erleuchtung beschrieben.

Wir visualisieren die Objekte der Zuflucht wie oben sehr deutlich beschrieben,
fuhlen ihre Prasenz und fokussieren uns einsgerichtet auf sie, ohne durch
irgendwelche anderen Gedanken gestért zu sein. Wir bedenken, dass wir von
heute an uns selbst und alle fiihlenden Wesen auf dem Weg fihren werden, bis
alle Erleuchtung erlangen.

Wir sollten denken, "Aufser Euch, dem Lehrer und den Objekten der Zuflucht,
kénnen wir uns auf niemanden verlassen.Bitte reinigt und entfernt alle
Hindernisse, auch die kleinste karmische Spur, von allen fihlenden Wesen und
mir und schiitzt uns vor allen Hindernissen - intern, extern und geheim - und
segnet uns, den Pfad der Praxis zu vervollstédndigen." Dann hoffen wir ernsthaft
aus dem Herzen: "Wahrend dieser Sitzung und auf diesem Kissen, kann ich,
durch das Entfernen von allen Hindernissen und Ablenkungen zu dem absoluten

Seite 83



Geist der Erleuchtung, mit der Weisheit des Selbstverwirklichung gesegnet
werden".

Die Zeichen des Erfolgs in dieser Praxis treten auf, wenn ohne Zweifel oder
Zogern und mit voller Hingabe, Tranen aus den Augen entstehen und sich die
Haare von unserem Korper aufrichten. Dies sind die Zeichen der Hingabe, die aus
vollen Vertrauen und dem vollen Glauben kommen. Dann rezitieren wir das
lamai naljor-Gebet:

Eh Ma Ho
Welch grofse Freude!

Chi tsug dhe wa chen p6 pho dang dhu
Im Palast der grofSen Gliickseligkeit auf meine Krone

Din chen tsa we la ma la s61 wa dhep
Bete ich zu dem gtitigen Wurzellama,

Sang gye sem su tén pa rin po che
Dem Juwel, welches mir den Erleuchteten in meinem Geist zeigt.

Rang ngo rang gi she par jin gyi lob
Segne mich, meine eigene Natur zu erkennen.

Dann aus dem Kern unseres Geistes, denken wir an unseren Lehrer und sagen
geistig zu ihm: "Du bist der, nach ich mich richte und dem ich vertraue, so segne
mich bitte, das Leiden zu tiberwinden und meine eigene Natur des Geistes zu
erkennen".

Nach diesem Gebet , flief5st der Nektar der Weisheit aus dem Herzen von Kuntu
Zangpo und durchstrémt die Linienhalter, um in die Krone von Shen Lha Okar
einzugehen. Dann fliet er aus Shen Lha Okar's Herz in die Krone aller fithlenden
Wesen, einschliefSlich uns selbst. Wir visualisieren dieses Bild deutlich, weil es
unere inneren und aufSeren Verunreinigungen reinigt und alle fihlenden Wesen
in reine Lichtkérper umgewandelt werden. Dann werden allmahlich die
Gottheiten, Beschuitzer und Erleuchteten, die wir visualisiert haben, in Licht
umgewandelt und 16sen sich in den Lama, der die Wurzel der Drei Juwelen ist,
auf. Er ist untrennbar mit den drei Kérpern der Erleuchteten. Er ist auch die
zusammengesetzte Natur von Hunderten von Mandalas (kyilkhor yongkyi
ngadag).

Wir stellen uns vor, dass der Lama Uiber uns, als grofser Befreier von allen
fuhlenden Wesen, sitzt und beten "Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama

Rinpoche" und flehen ihn aus unserem Herzen mit folgendem Gebet an:

Dag gi lho ghe war gyur war zed du s6l
Bitte verwandeln meinen konzeptuellen Geist in tugendhaften Taten,

Ghe wa lam la dro war zed du s6l

Seite 84



Bitte verwandeln alle meine tugendhaften Taten in den Pfad der Erleuchtung,

Lam thar chin par zed du sél
Segne mich, den Pfad der Praxis zu erreichen,

Khye par dha ta dhug sa dhi ru nyam tog khye par chen gyud la kye war zed
du sél

Segne mich, aufSergewdhnliche Erfahrungen und Erkenntnisse auf diesem
Kissen zu entwickeln.

Dieses Gebet ist fiir unsere tagliche Praxis. Wenn wir bei Erfullung der
geforderten Ansammlungen der vorbereitenden Ubungen sind, rezitieren die
lamai naljor-Gebete, die oben angegeben sind, iber 100.000 Mal.

Bevor wir die Sitzung abzuschliefSen, beten wir, um die Segnungen der vier
Erméchtigungen (wang zhi) von unserem Lehrer zu erhalten:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag gi 1t la ku yi wang chok kur tu sél
Bitte gebe mir die Ermdichtigung des perfekten Kérpers.

Wir visualisieren Sie, dass aus der Stirn des Lamas eine weifses AH-Silbe aus
Licht in unsere Stirn eintritt. Mit diesem Segen sind die drei untugendhaften
Taten des Leibes, wie das Leben zu nehmen, Stehlen und sexuelles Fehlverhalten,
gereinigt. Dies wird auch negative Energie reinigen und verhindern, dass sie
innerhalb unseres Koérpers zunimmt. Wir stellen uns vor, dass wir die
Erméchtigung vom reinen Kérper des Lamas erhalten und dass unser Kérper in
den perfekten Koérper der Erleuchteten verwandelt wird. Dann sagen wir:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag gi ngag la sung gi wang chok kur tu sél
Bitte gebe mir die Ermdichtigung der perfekte Rede.

Wir visualisieren Sie eine rote OM-Silbe aus Licht, die aus der Kehle des Lamas
in unseren Hals eingeht. Auf diese Weise werden die vier untugendhaften Taten
der Rede, wie Luigen, entzweiende Rede, harte Sprache und Geschwatz, gereinigt.
Dies reinigt auch die negative Energie des Windes, welche die negative Rede
erhohen kann. Von diesem erhalten wir die Segnungen von der Rede des Lamas
und stellen uns vor, dass wir die Ermé&chtigung, unsere Rede in den
Manifestations-Koérper der Erleuchteten zu verwandeln, erhalten haben. Dann
rezitieren wir:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag gi yid la thug kyi wang chok kur tu sél
Bitte gebe mir die Ermdchtigung des vollkommenen Weisheits-Geistes.

Seite 85



Wir visualisieren, dass aus dem Herzen des Lamas, eine dunkelblaue HUNG-Silbe
aus Licht, in unser Herz tibertragen wird. Es reinigt die drei untugendhaften
Taten unseres Geistes, wie die, die wollen, dass andere krank sind, die Haltung
erzeugen, dass anderen Schaden entsteht, und falsche Ansichten zu haben. Dies
reinigt auch die negativen Energien der "Lichtpunkte" (thigle), die das
Entwickeln von negativen Gedanken in unserem Geist darstellen. Auf diese Weise
erhalten wir die Segnungen des Lama und die Erméchtigung zur Umwandlung
unseres Geistes in den Geist des Urspringlichen Zustands. Dann rezitieren wir:

Lama Rinpoche, Lama Rinpoche, Lama Rinpoche,

Dag la khyed par ye she kyi wang chok kur tu sél
Bitte befcihige mich mit deiner erleuchteten Weisheit.

Wir visualisieren, wie der Lama und der Thron im Raum zu unserem Kopf
absteigen und Uiber dem Kronen-Chakra stehenbleiben. Wir stellen uns vor, dass
sich die Grofdie von dem Koérper des Lamas auf die Grofde der Spanne von Threm
Daumen zu dem Zeigefinger reduziert. Wir sehen seinen Koérper klar und perfekt,
mit allen Details, mit einem lachelnden Gesicht und funkelnden Augen. Wir
konzentrieren uns fir eine Weile auf seinen gliicklichen und fréhlichen Geist.

Dann reduzieren wir unsere Visualisierung des Lamas auf die GréfSe unseres
Daumengelenks (ein Inch oder so) und stellen uns vor, dass der Lama sich jetzt
auf der Ebene der Hals-Chakras befindet. Nach wie vor ist der Kérper von dem
Lama in allen Details klar und perfekt, mit seinem lachelnden Gesicht und so
weiter, zu sehen. Wir konzentrieren uns auf den freudigen Zustand des Lamas.

Dann wird die Groéfse von dem Korper des Lamas von einem Inch auf die Grofse
eines Gerstenkorns reduziert und er bewegt sich auf den acht-blattrigen Lotus in
unserem Herz-Chakra. Sein perfekter Kérper ist immer noch klar, gldnzend und
hell, sein Ausdruck gliicklich und seine Augen funkeln. Wir konzentrieren uns
fir einige Zeit auf den freudigen Zustand von dem Geist des Lamas und dann,
noch auf diese Weise konzentriert, visualisieren wir den Koérpers des Lamas
immer kleiner und kleiner werdend, bis unser Geist und der Geist des Lamas
sich ineinander auflésen. Auf diese Weise kénnen wir alle negativen Handlungen
und Verunreinigungen die wir in uns selbst, in der Basis von Allem (kunzhi)
angesammelt haben, vollstdndig reinigen. Wir stellen uns vor, dass wir die
Erméchtigung des Ultimativen Zustands erhalten.

Auflosung

Wir stellen uns vor, dass wir die selbst-entstandene Weisheit des Lamas in uns
selbst umgewandelt haben und die Ermachtigung des Ultimativen Zustands
erhalten haben. n diesem Zustand, ohne Anderung oder dem verfolgen von
Gedanken an die Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft, verbleiben wir in einer
Stille, wie in einem wolkenlosen Himmels oder eines sehr ruhigen Ozeans, bevor
er durch den Wind gestort wird. Wir entspannen uns in diesem nattrlichen
Zustand, um "den inneren Zustand dem Gesicht des Lamas zu sehen". Das

Seite 86



bedeutet, im wahren natiirlichen Zustand unseres Geistes zu bleiben,
untrennbar von der wahren Qualitat des Geistes von dem Lama.

Widmung

Wenn wir aus diesem Zustand wieder neu entstehen, widmen wir durch das
Rezitieren der Widmungs-Gebete, die Wurzel von allen unseren tugendhaften
Taten fur die Befreiung von allen fihlenden Wesen, so wie dies die grofden
spirituellen Krieger und Erleuchteten in der Vergangenheit gewidmet haben.

VORBEREITENDE UBUNG 6

NIEDERWERFUNGEN

Verbeugungen sind vor allem fiir die Bewegung des physischen Koérpers. Der
Hauptzweck der Niederwerfungen ist es, die untugendhaften Taten und die
Negativitdt des Korpers zu reinigen. Im tibetischen bedeutet das Wort chak soviel
wie, es fegt die Verunreinigungen des Koérpers weg. Man macht Verbeugungen vor
einer Statue in einem Tempel, an einem heiligen Ort, vor einem Lehrer und so
weiter.

Wenn das richtige Material fir das Objekt fehlt, kann man sich tiberall, durch die
Visualisierung der vier héchsten Objekte der Zuflucht, verbeugen.

In dieser Praxis gibt es zwei Arten von Niederwerfungen: die vollen
Niederwerfungen (Kyang chak), wo wir uns Uber die gesamte Lange des Korpers
hinlegen oder die einfacheren und kuirzeren Niederwerfungen (kum chak), wo die
funf Zweige von dem Korper (Stirn, beide Hande und beide Knie) den Boden
bertihren, wahrend wir ein Gebet mit der Visualisierung von den Gottheiten und
den Erleuchteten vortragen.

Der wichtigste Aspekt dieser Praxis ist wieder eine reine Absicht. In Tibet gibt es
eine Tradition der Umrundung von heiligen Bergen wie dem Kongpo Bén Ri, der
Berg der Bon im Kongpo Valley von Ténpa Shenrab selbst gesegnet, bei denen
man sich nach jedem Schritt verbeugt.

Verbeugungen sind nicht der einzige Weg, um korperliche Negativitat zu reinigen.
Wir kénnen sie auch durch umkreisen von Tempeln oder anderen heiligen Berge
reinigen. Eine weitere Moglichkeit liegt auch in dem Bau eines Tempels oder eines
anderen heiligen Ortes, wie einer Stupa, oder der Teilnahme an der Gestaltung
eines Sand-Mandalas.

Seite 87



Wie macht man Niederwerfungen

Kurze Niederwerfungen

Wir stehen gerade und bringen unsere Arme vor uns nach oben, die Handflachen
zeigen nach oben. Dies symbolisiert das Darbringen der ganze Welt. Wir bringen
unsere Hande auf die Hohe unseres Kronen-Chakras und legen dabei unsere
Handflachen aneinander. Dies symbolisiert die Darbringung fur die Erleuchteten.
Wir bertithren mit unseren Handen zuerst das Kronen-Chakra, dann unser Kehl-
Chakra und dann unser Herz-Chakra. Auf diese Weise erhalten wir die
Segnungen von Koérper, Rede und Geist der Erleuchteten. Als nachstes fegen wir
mit unseren Handen tiber unseren Koérper, das symbolisiert das Wegfegen der
Negativitdt, und knien uns nieder und berithren mit den HandflaAchen den Boden
vor den Knien. Dann buiicken wir uns und bertithren den Boden vor unserem
Koérper mit unserer Stirn. Alle finf Zweige unseres Koérpers — beide Knie, beide
Handflachen und unsere Stirn — sollten den Boden gleichzeitig richtig bertihren.
Wir bleiben flir ein paar Sekunden in dieser Position, stehen auf und wiederholen
diese Schritte dreimal. Nach dem dritten Mal stehen wir auf und wiederholen nur
den Teil mit den Hdnden. Verbeugungen machen (chak) reinigt die Negativitat von
Korper, Geist und Rede.

Vollstdandige Niederwerfungen

Wir stehen gerade und bringen Sie unsere Arme vor uns nach oben, die
Handflachen zeigen nach oben. Dies symbolisiert das Darbringen der ganzen
Welt. Wir bringen unsere Hande auf die Hohe unseres Kronen-Chakras und legen
dabei unsere HandflAchen aneinander. Dies symbolisiert die Darbringung fir die
Erleuchteten. Wir bertihren mit unseren Handen zuerst das Kronen-Chakra,
dann unser Kehl-Chakra und dann unser Herz-Chakra. Auf diese Weise erhalten
wir die Segnungen von Koérper, Rede und Geist der Erleuchteten. Als n&chstes
fegen wir mit unseren Handen Uiber unseren Kérper, das symbolisiert das
Wegfegen der Negativitat. Wir knien uns nieder und strecken unseren Koérper
flach auf den Boden aus, bringen dabei unsere Arme und Hande gerade tiber den
Kopf, flach auf dem Boden liegend. Wir bleiben fiir ein paar Sekunden in dieser
Position, dann stehen wir auf und wiederholen diese Schritte dreimal. Danach
stehen wir auf und wiederholen stehend nur den Teil mit den Handen.

Der Text sagt, dass je mehr wir uns selbst fordern und je mehr reine Absichten
wir fur diese Praxis haben, desto mehr Segen werden wir erhalten. Somit ist die
wichtigste Sache, dass wir die richtige Motivation, die volle Hingabe und die
prézise Visualisierung haben. Andernfalls wird man Verbeugungen nur als
korperliche Ubung machen. Am besten ist es Niederwerfungen an heiligen Stitten
zu machen. Es wird angenommen, dass wir durch Kultivierung dieser Praxis die
Verdienste vermehren.

Seite 88



Rezitationen

Wéahrend wir unsere Niederwerfungen machen, rezitieren wir die Gebete fir die
Praxis der Zuflucht wie in der Rezitation fir die Zuflucht angegeben. Dartiber
hinaus kénnen wir die drei wesentlichen Rezitationen (siehe "Vorbereitende
Ubungen 7-9" weiter unten) mit jeder Niederwerfung rezitieren. Dies ermdglicht
den Abschluss aller funf Praktiken auf einmal.

Widmung

Durch das Vervollstandigen der 100.000 Niederwerfungen werden wir alle
untugendhaften Taten des Koérpers reinigen. Wie bei allen vorbereitenden
Ubungen rezitieren wir am Ende jeder Sitzung das Widmungs-Gebet wie in der
ersten vorbereitenden Praxis.

Die drei Herz Mantras

Alle Bon-Praktizierenden, unabhéngig von Alter oder Ort der Geburt, rezitieren
die drei grofSen Mantras. Obwohl fast jeder diese Mantras rezitiert, kann nicht
jeder die Bedeutung dieser Mantras verstehen, deshalb folgt eine kurze
Erlauterung. Die drei Mantras beziehen sich auf die drei Kayas oder Korper von
Buddha: Dharmakaya, Sambhogakaya und Nirmanakaya.

Die nachstehenden Erlauterungen beziehen sich auf einen gemeinsamen
Unterricht von Lopén Tinley Nyima, dem Schulleiter des Menri Klosters und
Tenzin Wangylal Rinpoche, dem Griinder von Chamma Ling und Ligmincha
Institute.

Verwendung der drei Herz Mantras

Es gibt 32 Erlduterungen zu den Methoden und dem Nutzen der Praxis mit
diesen Mantren, aber wir werden nur einige der am h&ufigsten verwendeten
Methoden hier erwdhnen. Die Mantras auf Steine meifSeln, das Tragen der
Mantras oder ein Mantra Uiber eine Tur setzen kann alles die Ursache der
Befreiung sein. Das Meifseln in einen Stein und ihn unter Wasser legen, kann
helfen, die Wesen unter dem Wasser zu erreichen und zu befreien. Beim Drucken
auf Gebetsfahnen kann der Wind helfen jene Wesen zu befreien, die tiber das
Element Wind erreichbar sind. Durch das Singen des Mantras, kénnen andere
einfach durch das Héren des Mantras die Befreiung erlangen.

Es ist auch von Vorteil, wenn wir ein Mantras mit Gold-oder Silber-Tinte
schreiben kénnen und dies auf einem Altar anbieten. In Tibet wlirden einige
Leute Kopien von Texten kaufen, obwohl sie Analphabeten sind, und sie auf
Schreine legen und ihnen Respekt darbringen. Oftmals werden Mantras in das
Horn oder die Knochen von Tieren, deren Fleisch gegessen wurde, wie Yaks und
Schafe, geschnitzt, in der Hoffnung, dass es ihnen in Richtung Befreiung hilft.
Gebetsmuihlen sind immer mit Mantras gefiillt und diese Gebetsmiihlen kann von

Seite 89



Hand, Wind oder durch Wasser gedreht werden,um die Vorteile der heiligen
Keimsilben zu verbreiten. Mit Korper, Rede und Geist gleichzeitig das Mantra
benutzen, hat den gréfditen Nutzen, wie das Umkreisen einer Stupa, wahrend man
ein Mantra rezitiert und dies als seine Reinigung betrachtet. Man sollte vorsichtig
mit Mantras sein, sie nicht abstufen oder sie in irgendeiner Weise respektlos
behandeln, oder man kann negatives Karma ansammeln.

Wenn wir irgendeine Art von Unfall sehen ist es sinnvoll, eines der drei Mantras
zu rezitieren, sondern ein KAR A ME ware wohl am ntuitzlichsten. Jedoch ist das
Rezitieren eines dieser Mantras vorteilhaft flir alle anderen Wesen, wie auch uns.
Die Mantras haben den gréfditen Nutzen, wenn wir das Mantra mit der starken
Absicht rezitieren, bewusst damit zu arbeiten, um unsere Beschwerden zu l6sen.

Am besten ist eine Verpflichtung, von einem Mantra eine bestimmte Anzahl zu
machen oder es fur eine bestimmte Zeit zu rezitieren, dieses Engagement verleiht
dem Mantra dem Praktizierenden mehr Kraft. Wir sollten es ruhig rezitieren, so
dass eine andere Person, die bei uns sitzt nicht verstehen kann, was wir sagen,
jedoch sollte man die Silben deutlich rezitieren, sie nicht undeutlich zusammen
lallen.

Nach unserer Tradition, entstand die Mala mit Tonpa Shenrab, dem Griinder des
Boén. Einmal, wihrend er als Asket praktizierte, pflanzte er einen Baum mit
Zweigen in den finf Farben. Die finf Friichte dieser Zweige wurden die funf
Malas — die vier Tore und ein Schatz.

Malas werden zum Z&hlen der Anzahl von Wiederholungen von einem Mantra
verwendet und sollten 108 Perlen haben, obwohl jede Runde als 100
Wiederholungen gezahlt werden, falls zum Beispiel jemand versehentlich zwei
Perlen mit einer Rezitation bewegt. Bei den meisten Bénpo-Mantras sollte die
Mala in der linken Hand gehalten werden und die Kuigelchen in einer Richtung
gegen den Uhrzeigersinn Uber den Zeigefinger gezahlt werden. Kristall-Malas
weden fir Ménche empfohlen, fir tantrische Praktizierende sind Malas aus
Rudraksha-Samen, Sandelholz oder Knochen gut. Beim Erwerb einer neuen Mala
sollte sie von einem Lama erméchtigt werden, bevor wir sie benutzen. Malas sollte
nicht mit zu vielen Farben oder Verzierungen gemacht werden, am besten nur
aus den nattrlichen Farben der Materialien. Der Kopf, oder die Umdreh-Perle der
Mala symbolisiert die drei Kayas oder Kérper des Buddha, die 108 Perlen sind ein
Symbol der 108 Bodhisattvas. Wenn wir eine Mala fir eine lange Zeit benutzen,
rezitieren wir viele Mantras, erhohen wir ihre Kraft, deshalb sollte sie dann nicht
leichtfertig an Dritte weitergegeben werden. Sie sollte an einem sauberen,
geachteten Platz in unserem Haus aufbewahrt werden. In Tibet war es Uiblich,
dass wenn ein grofser Meister eine Mala verschenkte, jede einzelne Perle aus
dieser Mala den Menschen als eine Form des Schutzes gegeben wurde.

Am Beginn jedes Mantras sind die Keimsilben der Leerheit und Klarheit, der
Essenz unseres Seins. So entsteht wirklich jedes dieser Mantras aus der gleichen
Quelle - der Quelle unseres eigenen Seins. Durch das Rezitieren dieser Mantras,
das Betrachten ihrer Bedeutungen und der Verbindung mit den Buddhas, die
eingeladen sin, reinigt man sich und alle fiihlenden Wesen.

Seite 90



Drei wesentliche Mantras

A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA

Tonpa Shenrab

Seite 91



Fur A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA ist die
Visualisierung mit Tonpa Shenrab, der friedlichen Gottheit in der Form des
Sambhogakaya. Wir visualisieren uns selbst als Buddha und von unserer Brust
gehen drei Lichter zu dem Reinen Licht der Buddhas und der Weisheit aus.
Dadurch entstehen viele, viele Buddhas vor uns mit Gottheiten auf der rechten
und Dakinis auf der linken Seite, mit den Linien-meister von Sutra, Tantra und
Dzogchen und den Schuitzern in der Mitte. Wir visualisieren nur diese. Wir beten
zu den Gottheiten und denken, dass sie die drei Stérungen reinigen - extern,
intern und geheim.

@# Die externen Stérungen sind Ddmonen, Feinde und dhnliches. Wir bitte
die Gottheiten uns vor Feinden und Damonen zu schiitzen.

@# Die internen Stérungen sind negative Emotionen und negative
Gedanken. Wenn wir meditieren, beschéaftigen diese unseren Geist und
storen unsere Meditation, so dass wir uns nicht konzentrieren kénnen.
Manchmal haben wir zu viel Anhaftung an materielle Dinge, manchmal
Wut — das sind innere Unruhen, deshalb bitten wir die Buddhas diese zu
reinigen.

@# Die Geheimen Stérungen sind Marigpa und Unwissenheit. Wenn wir
Unwissenheit haben, konnen wir unsere Natur des Geistes nicht
verstehen, deshalb beten wir zu den Goéttern und Buddhas und sagen:
"Bitte helft mir, zeigt mir die Natur meines Geistes, gebt mir die Kraft der
Weisheit und reinigt meine Unwissenheit" oder so etwas wie dieses.

Danach stellen wir uns vor, dass wir den Buddhas darbringen was wir finden
konnten und was guter und sehr guter Qualitit ist. Dann 16st sich die Weisheit
der Gottheiten in uns hinein auf.

Danach produzieren wir den Klang von HUNG-HUNG-HUNG ... sehr laut und fir
eine lange Zeit und denken, dass ein dunkelblaues, méchtiges HUNG in unserer
Brust befindet. Strahlen von Lichter breiten sich von dort aus und gehen Sie zu
allen fihlenden Wesen und reinigen ihre Negativitat, Trauer und Krankheiten.
Wir stellen uns vor, dass sie als Licht zu Go6ttern und Go6ttinnen strahlen. Dann
kommen die Strahlen zurtick unser HUNG. Weisheits-Feuer, Weisheits-Wasser
und Weisheits-Wind kommen von den Gottheiten zu uns und reinigen uns und
alle fihlenden Wesen. Dann denken wir, dass alle fihlenden Wesen und wir
selbst die drei wesentlichen Mantras rezitieren.

Zuerst singen wir sie ein paar Mal langsam und dann wiederholen wir sie schnell,
aber es ist sehr wichtig, dabei das HUNG zu visualisieren. Wenn wir krank oder
traurig sind, kénnen wir dies visualisieren und alle unsere Leiden in das HUNG
auflésen. Wir atmen ein und halten den Atem ein bisschen an und dann
visualisieren wir, dass das HUNG hochsteigt und tiber unseren Kopf kommt und
rezitieren A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA.

Seite 92



Dies kann uns vor Krankheit schiitzen oder wenn Beunruhigung aufkommt und
wir uns nicht konzentrieren kénnen. Auch wenn viele, viele Stérungen kommen,
kénnen wir dies tun, denn das Mantra ist sehr, sehr machtig.

Auch wenn Sie eine Wunde haben, konnen wir dieses Mantra 300 Mal rezitieren
und dann auf die Wunde blasen und sie wird heilen und weggehen.

A KAR A ME DU TRI SU NAGPO ZHI ZHI MAL MAL SO HA

A bedeutet die Natur des Geistes

KAR bedeutet Reinheit und Perfektion

A ME bedeutet Klarheit und Weisheit

DU TRI SU sind (die Keimsilben der) drei niederen Bereiche

NAGPO bedeutet schwarz, negative Gedanken, negatives Karma

ZHI ZHI bedeutet, dass die Leiden von Samsara aufgeldst, gereinigt und

Uberwunden werden
MAL MAL bedeutet Gluck
SO HA bedeutet Reinigung von falschen Gedanken

Die Visualisierung ist sehr wichtig. Wir rezitieren das Mantra und denken, dass
alle fihlenden Wesen dieses Mantras mit uns zusammen rezitieren.

Es gibt eine lustige Geschichte: ein Meister hatte zwei Studenten und er schickte
sie weg, um zu meditieren. Er sagte ihnen, sie mussten die Mantras zédhlen, sie
rezitiert haben. Aber der erste Student konnte seine Mantras nicht rezitieren und
zéhlen, so safd er nur mit seiner Robe tiber den Kopf da und meditierte. Der
andere Schiler rezitierte sehr sorgfdltig und zahlte seine Mantras. Dann, eines
Tages ging er und plauderte mit seinem Meister, sagte, dass der andere Schuler
mit seinem Gewand Uber den Kopf nur rumsitzen wtlirde. So redete der Meister
mit ihm und fragte, was er tat. Er sagte: "Oh, ich visualisiere nur alle fihlenden
Wesen, rezitierte das Mantra und werde gereinigt. Ich kann meine Mantras nicht
rezitieren und zahlen". Deshalb, sagte der Meister, war er der bessere Student.

OM MA TRI MU YE SA LE DU

Wenn wir A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA rezitieren,
visualisieren wir Tonpa Shenrab, aber wenn wir OM MA TRI MU YE SA LE DU
rezitieren eine andere Gottheit, aber wir kénnen auch Tonpa Shenrab nehmen,
weil er Alle Buddhas représentiert.

Seite 93



Tonpa Shenrab Sherrab Cahmma

OM
MA
TRI

MU

YE

SA

LE

DU

steht flir Tonpa Shenrab, Methode, Yab
steht Satrig Ersang (Sherrab Chamma), Weisheit, Yum

ist ist die Keimsilbe-Silbe von Mucho Demdrug und reinigt das Leiden
der heif’en und kalten Hoéllen

ist die Keimsilbe von Sangwa Nangring und reinigt die Leiden von Hunger
und Durst im Bereich der hungrigen Geister

ist die Keim-Silbe von Tisang Rangzhi und reinigt die Leiden der
Dummbheit und der Dunkelheit im Tierreich

ist der Keim-Silbe von Drajin Dénpung und reinigt die Leiden des
menschlichen Bereichs

ist die Keim-Silbe von Chegyal Parti und reinigt die Leiden der Kampfe
und Inhaftierung des Bereichs der Halbgotter

ist die Keim-Silbe von Yeshen Tsukphue und reinigt die Faulheit des
Bereichs der Gotter

AH A KAR SA LE O A YANG OM DU

Fir AH A KAR SA LE O A YANG OM DU visualisieren wir Shenla Okar und
rezitieren dann das Mantra.

Seite 94




Shenla Okar

AH ist die unveranderbare Essenz der Weisheit

A ist die ungeborene Buddha-Natur

Seite 95



KAR ist die Ursprungliche Reinheit, frei von Fehlern und karmischen Spuren
SA LE ist die Natur des Geistes, die nicht materiell und ohne Zweifel ist

O ist die Befreiung von falschen Ansichten in dem Geist von Bodhichitta

A ist die Befreiung von der objektiven Realitét in ihren naturlichen Zustand

YANG ist die Weisheit von Wind, welche bei der Realisierung von der Weisheit
des naturlichen Zustands hilft

oM sind die Funf Kérper und die Ftinf Weisheiten
DU ist die Natur des Geistes von dem Thigle Nyagchig - Einzelner Punkt

NAMPAR GYALWA

Hundert Silben Reinigungs-Mantra

Von der Form von Nampar Gyalwa strahlt Licht aus, seine rechte Hand ist tiber
den Kopf erhoben, wahrend seine Handfldche nach oben zeigt, was seine Macht
Uber den Himmel symbolisiert. Seine linke Hand, in der Sambhogakaya-Form,
zeigt die Mudra der Unterdriickung, was seine Herrschaft tiber die Erde
symbolisiert. Jeder von uns kann Nampar Gyalwa immer um Hilfe ersuchen,
wenn wir versuchen, das Bose zu besiegen und den Frieden wieder zu finden.

SO MU YE TRO KHYUNG YE LAM/TRI THRI TAR DAR / SAL BAR O PAK RAM SO
HA / SO MU RA TA HEN WER NI DRUM HRUN / MU TRE MU TRE MU RA MU
TRE / MU YE MU YE HA RA MU YE / MU TRO MU TRO WER RO MU TRO / MU
NI GYER TO YE KHYAB KAR RO / TRO DAL HRI HRO WER NI WER RO / SHU
LA WER RO/NA HU TA KA / SHUD DO SHUD DO DU SHUD DO YA / SA LE SA
LE TRI SA LE YA / SANG NGE SANG NGE SU SANG NGE YA / MU RA TA
HEN/TRI TSE DRUNG MU / HA HA DRUM DRUM / HO HO LAM LAM / HUNG
HUNG PHAT PHAT//

Seite 96



SO

MU RA TA HEN
WER NI
DRUM

Nampar Gyalwa

stellt strahlende helle Strahlen und das Leuchten der
drei Korper dar

stellt Buddha Tonpa Shenrab Miwo dar
ist der Sieg tiber die Stérungen

sind die Mandalas und die Reinen Lander

Seite 97



HRUN
MU TRE MU TRE

MU RA

MU TRE

MU YE MU YE
HA RA

MU YE

MU TRO MU TRO
WER RO
MU TRO

MU

NI

GYER TO
YE
KHYAB

KAR RO

TRO
DAL
HRI HRO

WER NI WER RO

SHU LA WER RO
NA HU TA KA

SHUD DO SHUD DO

DU

SHUD DO YA

ist unveridnderliche Stabilitat

ist der Korper der essentiellen Natur und der
Dharmakaya

bedeutet, dass Buddha Tonpa Shenrab der Kérper der
essentiellen Natur und der Dharmakaya ist

ist die Quelle der Entwicklung von der Weisheit aller
Buddhas

steht fir den Sambhogakaya und die Funf
Gewissheiten von dem Sambhogakaya

sind die Funf Weisheiten

vertritt die Lehren vom Sambhogakaya auf den Stufen
des Pfades der Swastika Sattva und die Anhaufungen
von Verdiensten

vertritt die Finf Ungewissheiten von dem Nirmanakaya
ist der Kénig der Funf Pfade

steht flir Emanationen, welche die Lehren in
unzahligen Bereichen zu unzdhligen Wesen geben

ist die absolute Wahrheit der essentiellen Natur
ist die Realisierung der Hochsten Natur

ist die Realisierung aller phdnomenalen Existenz
reprasentiert alle sechs Bereiche der Wesen;

vertritt die hunderttausend Emanations-Koérper von
Tonpa Shenrab, die in jedem der Sechs Bereiche
erscheinen

steht fir Strahlen und das Leuchten des Mitgefiihls mit
der Ausstrahlung in allen Bereichen

steht fir die Swastika Sattvas
ist die Reinigung von Verdunkelungen

ist die Entwicklung von sich selbst erkennender
Weisheit

steht fir die Befreiung von dufSeren, inneren und
geheimen Stérungen

ist die Befreiung von Damonen
steht fur alle Wahnvorstellungen;

steht fir den Segnenden Weisheitsnektar, der alle
[lusionen reinigt

steht fiir Wut, welche die karmische Ursache fir die
Holle ist

ist die Reinigung von der Wut, welche die karmische

Seite 98



Ursache fur die Holle ist
SA LE SALE ist Klarheit und Weisheits-Klarheit

TRI steht fur die Anhaftung und Begierde, welche die
karmische Ursache fir den Bereich der hungrigen
Geister ist

SA LE YA ist die Reinigung von Anhaftung und Begierde, welche
die karmische Ursache fir den Bereich der hungrigen
Geister ist

SANG NGE SANG NGE ist die Reinheit und die Befreiung von karmischen

Ursachen

SU steht fir die Unwissenheit, welche die karmische
Ursache fiir den tierischen Bereich ist

SANG NGE YA ist die Reinigung der Unwissenheit, welche die
karmische Ursache flir den tierischen Bereich ist

MU RA TA HEN ist Tonpa Shenrab Miwo und die

hunderttausendundeins Buddhas
TRI TSE DRUNG MU ist das Endergebnis, die Buddhaschaft

HA HA ist die Vereinigung von Weisheit und Methode

DRUM DRUM ist das Erreichen der grenzenlosen Reinen Lander

HO HO LAM LAM reprasentiert die unbegrenzten Ausstrahlungen von
Buddha

HUNG HUNG steht fir mitfihlende Ausstrahlungen des Buddha-
Geistes

PHAT PHAT steht fur die zornvollen Aktivitdten von Buddha

Wir rezitieren jedes Mantra einhunderttausend mal. Dann am Ende ist es immer
sehr dhnlich: die Gottheiten 16sen sich in ein Bhindu auf und dieses 16st sich
dann in den nattrlichen Zustand auf.

Sa Le Od: Die Rezitation des Erleuchteten des Mitgefiihls

Meditationshaltung

Um richtig zu Uben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen.
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hande ruhen mit den
Handflachen nach oben in unserem Schof$ und die Daumen driicken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsdule auf und halten unseren Hals
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, 6ffnen unsere
Schultern, schliefden die Augen und lassen Sie den Mund leicht ge6ffnet.

Seite 99



Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum tiber unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen
goldenen Thron, der von Schnee-Léwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein

Seite 100



Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen. Darauf visualisieren wir
Shen Lha Okar, den Buddha des Mitgeftihls, als untrennbar von der realen
Form unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Koérper deutlich in einer weifsen
Farbe und er tragt seine gesamten Ornamente.

Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Okar uns zugewandt ist. Alle wichtigen
Linienhalter erscheinen direkt tiber seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu
Zangpo, dem ursprunglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Auf der rechten Seite von Shen Lha Okar sind die Flammen von Feuer und
Windboéen. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen
Flammen und Béen. Sie tragen Ornamente aus Knochen. Jede Gottheit halt
Walffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind
die 1.002 Erleuchteten, in Monchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation
Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem
kreisférmigen Regenbogen umgeben.

Auf der linken Seite von Shen Lha Okar, stehen in der Mitte eines Regenbogens
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Héchste der Khadros, Kalpa
Sangmo, wird von den Khandros der vier Kasten und den Khadros der drei Zeiten
umgeben.

Uber und hinter ihnen ist Ténpa Shenrab, umgeben von seinen acht grofen
Sohnen und den grofSen Meistern der drei Fahrzeuge. Ihre Kérper sind weifS und
sie sind in Ménchskutten gekleidet. Jeder halt einen Stab, gekrént mit einer
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken
Hand. Sie stehen tibereinander, aber ohne sich zu bertihren.

Hinter Shen Lha Okar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf
diesem Thron sind die drei héchsten Objekte, die Koérper, Geist und Rede der

Erleuchteten symbolisieren.

Eine Statue und ein Thangka, die so grofs wie ein Berg sind, symbolisieren den
Korper.

Alle Texte der Lehren, in Ttchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt,
machen die Gerdusche von "Ali' und "Kali"; sie symbolisieren die Rede.

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Dartiber und dahinter ist Yum Chenmo Satrik Ersang, Sherab Chamma, die
grofse Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mtutter

Seite 101



(Chamma Nyer Chig). Sie tragt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Okar, im Raum von Flammen und Wind, ist
Yeshe Walmo, die hochste Beschiitzerin der Bon-Lehren. Die anderen Beschtiitzer
der Bon-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches
das Entfernen von allen Hindernissen fiir die Praxis darstellt. Wir denken daran,
dass alle diese Schiitzer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schiitzen und zu
unterstiitzen.

Diese Visualisierung gilt auch fiir die anderen vorbereitenden Ubungen, die
nachfolgend beschrieben werden.

Ma Tri: Die Rezitation von Dhechok Rinchin Dolma

Meditationshaltung

Um richtig zu Uben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen.
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hande ruhen mit den
Handflachen nach oben in unserem Schof$ und die Daumen driicken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsaule auf und halten unseren Hals
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, 6ffnen unsere
Schultern, schliefSen die Augen und lassen Sie den Mund leicht gedffnet.

Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum tiber unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen
goldenen Thron, der von Schnee-Léwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein
Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen. Darauf visualisieren wir
Shen Lha Okar, den Buddha des Mitgeflihls, als untrennbar von der realen
Form unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Koérper deutlich in einer weifSen
Farbe und er tragt seine gesamten Ornamente.

Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Okar uns zugewandt ist. Alle wichtigen
Linienhalter erscheinen direkt tiber seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu
Zangpo, dem ursprunglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Auf der rechten Seite von Shen Lha Okar sind die Flammen von Feuer und
Windbdéen. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen
Flammen und Bden. Sie tragen Ornamente aus Knochen. Jede Gottheit halt
Waffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind
die 1.002 Erleuchteten, in Monchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation

Seite 102



Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem
kreisférmigen Regenbogen umgeben.

Seite 103



Auf der linken Seite von Shen Lha Okar, stehen in der Mitte eines Regenbogens
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Héchste der Khadros, Kalpa
Sangmo, wird von den Khandros der vier Kasten und den Khadros der drei Zeiten
umgeben.

Uber und hinter ihnen ist Ténpa Shenrab, umgeben von seinen acht grofien
Soéhnen und den grofSen Meistern der drei Fahrzeuge. IThre Kérper sind weifs und
sie sind in Ménchskutten gekleidet. Jeder halt einen Stab, gekrént mit einer
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken
Hand. Sie stehen tibereinander, aber ohne sich zu bertihren.

Hinter Shen Lha Okar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf
diesem Thron sind die drei héchsten Objekte, die Koérper, Geist und Rede der
Erleuchteten symbolisieren.

Eine Statue und ein Thangka, die so grofd wie ein Berg sind, symbolisieren den
Korper.

Alle Texte der Lehren, in Ttchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt,
machen die Gerdusche von "Ali' und "Kali"; sie symbolisieren die Rede.

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Dartiber und dahinter ist Yum Chenmo Satrik Ersang, die Sherab Chamma, die
grofSe Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mttter
(Chamma Nyer Chig). Sie tragt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Okar, im Raum von Flammen und Wind, ist
Yeshe Walmo, die hochste Beschtlitzerin der Bon-Lehren. Die anderen Beschtiitzer
der Bon-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches
das Entfernen von allen Hindernissen fiir die Praxis darstellt. Wir denken daran,
dass alle diese Schiitzer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schiitzen und zu
unterstiitzen.

Diese Visualisierung gilt auch fiir die anderen vorbereitenden Ubungen, die
nachfolgend beschrieben werden.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fiihlenden Wesen, mit ihrem Mitgeftihl
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hérenden Ohren und mit
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle fiihlenden Wesen unsere Mutter waren
und Sie in dieser zyklischen Welt flir eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle

Seite 104



Lebewesen erhdhen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern
waren. [hre Hilfe und Unterstiitzung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefangnis des
Leidens. IThre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den
wahren Pfad der Erleuchtung zu fihren.

Seite 105



Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der
Strafde. Wir haben die Verantwortung fliir die Pflege dieser tibergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitidten verdanken. Wir
mussen den Geist der Erleuchtung im Namen aller flihlenden Wesen
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die
grofde Taten durchgefiihrt haben. Wir miissen Erleuchtung in diesem Leben
erreichen und ein grofSer Befreier der fihlenden Wesen sein. Fragen wir die
Vereinigung der vier Hochsten Objekte - den Lama und die Drei Juwelen - nach
dem Segen, der Fihrung und dem Schutz, werden wir unser Ziel, alle fiihlenden
Wesen zu befreien, erreichen.

Auflosung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, l6sen alle flihlenden Wesen in Form von
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann
16sen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Okar auf, der sich
dann in Licht aufldst, welches in uns hinein flief3t (strahlt). Wir denken, dass wir
die Qualitat der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Rezitation

Aus dieser Meditation entstehen wir dann spontan selbst als die von Form von
Tonpa Shenrab und Sherrab Chamma. Wir befinden uns in der Mitte von
einem reinen Land, umgeben von acht hohen Bergen. Unter uns ist ein
kristallklarer See. Wir sitzen auf einer weifden Lotusbltite auf einem Sonnen- und
Mondkissen.

Seite 106



Ténpa Shenrab Sherrab Chamma

OM MA TRI MU YE SA LE DHU

Wenn wir das Mantra wiederholen strahlt von unserem reinen Land (Mandala)
regenbogenfarbenes Licht (oder weifSes Licht) in alle sechs Bereiche der
zyklischen Existenz und hilft dort allen Wesen im Sinne von Ténpa Shenrab und
Sherrab Chamma.

(Auch wenn wir das Mantra in der Nachmeditation, beim Spaziergehen, wihrend
der Arbeit usw. wiederholen strahlt Licht von uns aus, welches den Wesen in der
ndheren Umgebung hilft.)

Seite 107



Symbolische Bedeutung
Die Bedeutung der Silben ist wie folgt:

OM Weifs; Tonpa Shenrab, der das Mitgefiihl reprasentiert

Es gibt finf Teile zu dem OM der Bénpo, zusammen mit flinf verwandten
Symboliken.

@# Das zentrale weifSe A reprasentiert die Weisheit der Leerheit und die
Ausgestaltung des Dharmakaya.

@ Das NARO (gelb méwenartige Form) steht fiir die spiegelartige Weisheit
und die Ausgestaltung der Sambhogakaya.

# Das rote Halbmond Symbol steht flir die unterscheidende Weisheit und
die Ausgestaltung der Nirmankaya.

# Das griine runde Symbol oben reprasentiert die Weisheit der Gelassenheit
und die wesentliche Ausfihrungsform.

@ Der kleine blaue AH unterhalb die A steht fiir die alles begleitende
Weisheit und die ultimative Verkérperung.

Jeder Teil dem OM ist mit einer der Farben, die die finf Elemente
reprasentieren. gezeichnet.In seiner Gesamtheit steht das OM fuir die finf
universellen Qualitdten. Im Buddhismus und Hinduismus wird die Silbe OM
verwendet, ist aber weder mit allen finf Teilen gezeichnet, noch ist zu verstehen,
welche Bedeutung diese haben.

MA Rot; Sherab Chamma, welche die Weisheit darstellt

OM kann auch die Methode und MA die Weisheit darstellen. Aus der
Vereinigung dieser beiden Samen entstehen die fihrenden Buddhas der sechs
Bereiche der Existenz, die als die ndchsten sechs Keim-Silben des Mantras
folgen.

TRI Purple; Mucho Dem Dug, der Wut und Hass in die Liebe verwandelt
und damit die Héllenbereiche reinigt

MU Rot; Sangwa Ngang Ring, der Gier und Lust in Grofiztigigkeit
verwandelt und damit die Bereiche der hungrigen Geister reinigt

YE Blau; Tisang Rangzhi, die Unwissenheit und Verwirrung in Erkenntnis
und Weisheit verwandelt und damit die tierischen Bereiche reinigt

SA Gelb; Drajin Pungpa, der Neid und Eifersucht in Offenheit und

Flexibilitat verwandelt und damit den menschlichen Bereich reinigt

Es wird gesagt, dass die primére Ursache in der Menschenwelt geboren werden

Seite 108



Eifersucht ist. Eifersucht kann auf Reichtum, Kleidung oder Beziehungen
bezogen werden, aber im Kern ist sie die Unfahigkeit zu akzeptieren, was andere
Menschen geniefsen. Dagin Donpung bringt das Gegenmittel kompletter
Offenheit.

LE Grau; Chegyal Parti, der Stolz und Arroganz in Frieden verwandelt und
damit die den Bereich der Halbgé6tter reinigt

DHU Weif3; Yeshen Tshugphud, der Faulheit und Tragheit in Fleifs und Kraft
verwandelt und damit den Bereich der Goétter reinigt

Es gibt eine Legende die besagt, dass es einen grofSsen Baum gibt, der seine
Wurzeln im Bereich der Halbgétter hat, aber die Friichte des Baumes fallen in
der Gotterwelt. Die Halbgotter fordern stédndig die Gétter zum Krieg heraus, um
die Frichte dieses wunderbaren Baumes zu gewinnen. Aber die Halbgé6tter
verlieren immer den Kampf, denn die Goétter sind recht schwierig zu téten.
Yeshen Tshugphud bringt das Gegenmittel des absoluten Mitgefiihls.

OM MA TRI MU YE SA LE DU ist als der Grofse Mantra der tibetischen
buddhistischen Bon-Tradition bekannt. Mit diesem Mantra rufen wir den Buddha
Tonpa Shenrap und seine Gemahlin Sherrab Chamma, sowie die sechs
Manifestationen von Tonpa Shenrap, die in den sechs Lokas oder den sechs
Bereichen der zyklischen Existenz erscheinen.

Dieses Mantra hat eine Ahnliche Rolle wie OM MANI PADME HUNG im
Buddhismus und seine Rezitation ist sehr beliebt bei den Bénpos. Von den drei
Kayas stellt es den Sambhogakaya oder den subtilen Form-Koérper des Buddha
dar. Es gibt acht Keimsilben im Mantra.

In diesem Licht gesehen und dem Verstandnis dieser Bedeutungen, ist das
Rezitieren dieses Mantra ein Weg, um allen Wesen der sechs Bereiche der
Existenz zu helfen. Das Rezitieren dieses Mantra ladt die fihrenden Buddhas der
sechs Bereiche und ihre Quellen, Tonpa Shenrab und Sherrab Chamma, ein.
Durch ihre erleuchtet Energie, werden unsere negativen Emotionen aufgelost und
alle positiven, reinen und tugendhaften Qualitdten von Liebe, Grofsztigigkeit,
Weisheit, Offenheit, Friedfertigkeit und Mitgeftihl werden in uns hervorgerufen.
Das Rezitieren dieses Mantras hilft uns, uns mit diesen Qualitidten zu verbinden
und sie zu verstdrken. Es ist nicht notwendig, alle Legenden der verschiedenen
Bereiche zu kennen, um von diesem grofSen Mantra Nutzen zu gewinnen, aber es
ist wichtig, eine Verbindung in uns zu den tugendhaften Qualitdten dieser
Keimsilben bereitzuhalten und diese Eigenschaften zu verkérpern.

Widmung

Wenn wir mit unserer Meditation fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen
entstandenen Verdienst an alle flihlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie
befreit werden von dieser zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden
Widmungs-Gebetes, widmen:

Seite 109



Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Kérper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo
Widme ich zum Wohle aller fiihlenden Wesen der drei Bereiche.

DU sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in
den drei Zeiten angehduft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog
Mégen alle fiihlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fiihlenden Wesen, mit ihrem Mitgeftihl
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hérenden Ohren und mit
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle fihlenden Wesen unsere Mutter waren
und Sie in dieser zyklischen Welt fir eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle
Lebewesen erhohen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern
waren. Ihre Hilfe und Unterstiitzung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefangnis des
Leidens. IThre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den
wahren Pfad der Erleuchtung zu fihren.

Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der
Strafle. Wir haben die Verantwortung flir die Pflege dieser tibergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitaten verdanken. Wir
mussen den Geist der Erleuchtung im Namen aller fihlenden Wesen
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die
grofde Taten durchgefiihrt haben. Wir miissen Erleuchtung in diesem Leben
erreichen und ein grofSer Befreier der fihlenden Wesen sein. Fragen wir die
Vereinigung der vier Hochsten Objekte — den Lama und die Drei Juwelen — nach
dem Segen, der Fiihrung und dem Schutz, werden wir unser Ziel, alle fihlenden
Wesen zu befreien, erreichen.

Seite 110



Auflosung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, l6sen alle flihlenden Wesen in Form von
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann
16sen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Okar auf, der sich
dann in Licht auflést, welches in uns hinein flief3t (strahlt). Wir denken, dass wir

Seite 111



die Qualitat der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Rezitation

Aus dieser Meditation entstehen wir dann spontan selbst als die weifSe Form von
Shen Lha Okar. Wir befinden uns in der Mitte von einem reinen Land, umgeben
von acht hohen Bergen. Unter uns ist ein kristallklarer See. Wir sitzen auf einer
weifsen Lotusbliite auf einem Sonnen- und Mondkissen.

Wenn wir das Mantra wiederholen strahlt von unserem reinen Land (Mandala)
regenbogenfarbenes Licht (oder weifSes Licht) in alle sechs Bereiche der
zyklischen Existenz und hilft dort allen Wesen im Sinne von Shen Lha Okar.

(Auch wenn wir das Mantra in der Nachmeditation, beim Spaziergehen, wihrend
der Arbeit usw. wiederholen strahlt Licht von uns aus, welches den Wesen in der
ndheren Umgebung hilft.)

2o o e ]
Bqaﬂj’é] ﬁ'ﬁ'ﬁﬂ]:’i'ﬂm'ﬂﬁ'ﬁ'm:"ﬁ'QS]
AH OM HUNG A AH KAR SA LE OD AH YANG OM DHU

Dieses Mantra ist ein Aspekt des Dharmakayas, dem formlosen Aspekt von dem
Geist aller Buddhas.

Symbolische Bedeutung
Die Bedeutung der Silben ist wie folgt:

AH Urzustand von Kuntu Zangpo (Bén Ku), die unveranderliche
Essenz, die Leerheit

OM Perfekter Korper (Zog Ku)

HUNG Manifestation oder Emanations-Koérper (Tul Ku)

A Erleuchteter des Mitgefiihls (Shen Lha Okar)

AH KAR Reine Natur des Bon (Bdén Ku)

SALE OD  Klares Licht (Sal Cha)
AH YANG Ungeborene Weisheit (Kye Med)
oM Funf Kérper und funf Weisheiten (Ku Nga Yeshe Nga)

DHU Bleiben wie es ist, in seiner eigenen Natur (Ne Lug)

Der besondere Vorteil des Mantras ist es, Hindernisse in der Meditation
abzubauen und Klarheit in der Ansicht zu entwickeln. Es gilt als das Mantra des
Dharmakayas oder das von Samantabhadra oder das Mantra, das die Ansicht

Seite 112



entwickelt. Es hat das Wesen der eigentlichen Gottheit Samantabhadra. Sowie
wir es rezitieren identifizieren wir uns starker mit dieser Gottheit und allen ihren
perfekten Qualitdten verbunden.

Widmung

Wenn wir mit unserer Meditation auf die Erzeugung von dem Geist der
Erleuchtung fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen entstandenen Verdienst an
alle fihlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie befreit werden von dieser
zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden Widmungs-Gebetes, widmen:

Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Kérper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo
Widme ich zum Wohle aller fiihlenden Wesen der drei Bereiche.

DU sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in
den drei Zeiten angehduft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog
Mégen alle fiihlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Dhu Tri Su: Die Rezitation von Ngensong Dong Tuk

Meditationshaltung

Um richtig zu tiben, ist es wichtig, in der richtigen Meditationshaltung zu sitzen.
Wir sitzen im Schneidersitz auf dem Boden, die Hande ruhen mit den
Handflachen nach oben in unserem Schof$ und die Daumen drticken an die Basis
unserer Ringfinger. Wir richten unsere Wirbelsdule auf und halten unseren Hals
in einer normalen aufrechten Position ohne ihn zu viel zu biegen, 6ffnen unsere
Schultern, schliefSen die Augen und lassen Sie den Mund leicht ge6ffnet.

Visualisierung

Wir visualisieren in dem Raum tiber unserem Kopf (oder Kronen-Chakra) einen
goldenen Thron, der von Schnee-Léwen getragen wird. Auf diesem Thron ist ein
Lotus-Thron mit einem Sonnen- und Mond-Kissen. Darauf visualisieren wir
Shen Lha Okar, den Buddha des Mitgeftihls, als untrennbar von der realen
Form unseres Wurzel-Lehrers. Wir sehen seinen Koérper deutlich in einer weifsen
Farbe und er tragt seine gesamten Ornamente.

Seite 113



Wir stellen uns vor, dass Shen Lha Okar uns zugewandt ist. Alle wichtigen
Linienhalter erscheinen direkt tiber seinem Kopf, sich nach oben zu Kuntu

Zangpo, dem ursprunglich Erleuchteten, wie eine Reihe von goldenen Gebets-
Perlen, erweiternd.

Seite 114



Auf der rechten Seite von Shen Lha Okar sind die Flammen von Feuer und
Windbdéen. Das Gefolge der friedvollen und zornvollen Gottheiten steht in diesen
Flammen und Bden. Sie tragen Ornamente aus Knochen. Jede Gottheit halt
Waffen. Sie stehen in zornige Haltungen. Vor und hinter diesen Gottheiten sind
die 1.002 Erleuchteten, in Ménchskutten gekleidet.

Sie sind alle mit den 32 wichtigsten Zeichen und 81 beispielhaften Zeichen der
Erleuchteten perfektioniert. Sie alle sitzen im Schneidersitz in der Meditation
Position. Sie strahlen grenzenloses Licht und Strahlen aus und sind von einem
kreisférmigen Regenbogen umgeben.

Auf der linken Seite von Shen Lha Okar, stehen in der Mitte eines Regenbogens
alle Kha(n)dros. Sie sind in verschiedenen Farben und alle tragen Ornamente von
Knochen und stehen in der Tanz Position. Die Héchste der Khandros, Kalpa
Sangmo, wird von den Khandros der vier Kasten und den Khandros der drei
Zeiten umgeben.

Uber und hinter ihnen ist Ténpa Shenrab, umgeben von seinen acht grofsen
Soéhnen und den grofSen Meistern der drei Fahrzeuge. IThre Kérper sind weifs und
sie sind in Mdénchskutten gekleidet. Jeder halt einen Stab, gekrént mit einer
Stupa (kharsil), in der rechten Hand und eine Bettelschale (lhungze) in der linken
Hand. Sie stehen tibereinander, aber ohne sich zu bertihren.

Hinter Shen Lha Okar ist der Thron des ewigen Yungdrung. Positioniert auf
diesem Thron sind die drei héchsten Objekte, die Koérper, Geist und Rede der
Erleuchteten symbolisieren.

Eine Statue und ein Thangka, die so grof5 wie ein Berg sind, symbolisieren den
Korper.

Alle Texte der Lehren, in Ttchern verpackt mit ihren Labels uns zugewandt,
machen die Gerdusche von "Ali" und "Kali"; sie symbolisieren die Rede.

Es gibt dort 1.002 Stupas, die so hell wie Licht, reflektiert von einen
schneebedeckten Berg sind, die den Geist symbolisieren.

Dartiber und dahinter ist Yum Chenmo Satrik Ersang, Sherab Chamma, die
grofse Weisheits-Mutter ist. Sie ist der Chef der einundzwanzig Liebevollen Mttter
(Chamma Nyer Chig). Sie tragt die dreizehn friedlichen Ornamente und wird von
ihrem Gefolge umgeben.

Dann, unter und vor Shen Lha Okar, im Raum von Flammen und Wind, ist
Yeshe Walmo, die hochste Beschiitzerin der Bon-Lehren. Die anderen Beschtiitzer
der Bon-Lehren umgeben sie. Alle von ihnen haben hinten ein Gesicht, welches
das Entfernen von allen Hindernissen flir die Praxis darstellt. Wir denken daran,
dass alle diese Schiitzer hier sind, um uns in unserer Praxis zu schiitzen und zu
unterstiitzen.

Seite 115



Diese Visualisierung gilt auch fiir die anderen vorbereitenden Ubungen, die
nachfolgend beschrieben werden.

Es ist wichtig zu wissen, dass alle diese Gottheiten und Objekte wie ein
leuchtender Stern am Himmel oder eine im Raum erscheinende Wolke sind. Alles
von ihnen sind bunt und leuchtend.

Sie sind alle Anwesend zum Wohle der fiihlenden Wesen, mit ihrem Mitgeftihl
und ihrer Weisheit, mit ihren wachsamen Augen und hérenden Ohren und mit
ihrer Anwesenheit. Wir wissen, dass alle flihlenden Wesen unsere Mutter waren
und Sie in dieser zyklischen Welt flir eine lange Zeit gewandert sind. Wir wurden
in den oberen und unteren Bereichen in verschiedenen Formen geboren. Alle
Lebewesen erh6hen uns mit Freundlichkeit und Liebe, wenn sie unsere Eltern
waren. Thre Hilfe und Unterstiitzung ist grenzenlos. Alle diese Wesen, die schon
unsere Eltern haben und die so freundlich sind, sind in dem Gefangnis des
Leidens. IThre Weisheit ist von dicken Wolken der Unwissenheit verdeckt. Sie sind
nicht in der Lage, den Pfad der Erleuchtung von einem unbegehbaren Pfad zu
unterscheiden. Sie sind weit weg von qualifizierten Lehrern, die sie auf den
wahren Pfad der Erleuchtung zu fiihren.

Wir wandern in der zyklischen Welt wie ein hilfloser Blinder im Raum auf der
Strafde. Wir haben die Verantwortung flir die Pflege dieser tibergeordneten Wesen,
weil wir ihnen ihre Freundlichkeit und erleuchteten Qualitdten verdanken. Wir
mussen den Geist der Erleuchtung im Namen aller fihlenden Wesen
praktizieren. Wir folgen dem Weg der spirituellen Meistern der Vergangenheit, die
grofde Taten durchgefiihrt haben. Wir miissen Erleuchtung in diesem Leben
erreichen und ein grofSer Befreier der fihlenden Wesen sein. Fragen wir die
Vereinigung der vier Hochsten Objekte - den Lama und die Drei Juwelen - nach
dem Segen, der Fihrung und dem Schutz, werden wir unser Ziel, alle fiihlenden
Wesen zu befreien, erreichen.

Auflosung

Wenn wir unsere Sitzung beenden, 16sen alle flihlenden Wesen in Form von
Lichtstrahlen in den Raum auf, wo wir die Erleuchteten visualisiert haben. Dann
16sen sich all diese Visionen in die zentrale Figur Shen Lha Okar auf, der sich
dann in Licht auflést, welches in uns hinein fliefst (strahlt). Wir denken, dass wir
die Qualitat der absoluten Geistes der Erleuchtung empfangen und meditieren
ohne die Ablenkung von Gedanken.

Rezitation

Aus dieser Meditation entstehen wir dann spontan selbst als die Form von
Sherrab Chamma. Wir befinden uns in der Mitte von einem reinen Land,
umgeben von acht hohen Bergen. Unter uns ist ein kristallklarer See. Wir sitzen
auf einer weifSen Lotusbliite auf einem Sonnen- und Mondkissen.

Seite 116



Wenn wir das Mantra wiederholen strahlt von unserem reinen Land (Mandala)
regenbogenfarbenes Licht (oder weifses Licht) in alle sechs Bereiche der
zyklischen Existenz und hilft dort allen Wesen im Sinne von Sherrab Chamma.

(Auch wenn wir das Mantra in der Nachmeditation, beim Spaziergehen, wéhrend
der Arbeit usw. wiederholen strahlt Licht von uns aus, welches den Wesen in der
nadheren Umgebung hilft.)

Seite 117



Bevor wir die Rezitation beginnen, machen wir das folgende Gebet:

Khor we sem chen tham ched thuk che thar pa den pi pal Shenrab Ténpi ku la
chak tsal lo.

Ich mache Niederwerfungen zu Ténpa Shenrab, dem grofSen Wesen, welcher alle
fiihlenden Wesen durch Mitgefiihl befreit.

AN - R v Ic\v - Tv‘vc\vc\v - v 1
NN FR Y Y FI NG E HUAUYG

A KAR A ME TU TI SU NAG PO SHI SHI MAL MAL SO HA

Symbolische Bedeutung
Die Bedeutung der Silben ist wie folgt:

Unter diesen acht Keimsilben stellen die ersten beiden nacheinander Ténpa
Shenrab und Sherab Chamma, die liebende Mutter, dar und die nédchsten sechs
sind die Keimsilben der Erleuchteten der Sechs Bereiche (Dhulwa Shendrug),
wobei jeder von ihnen eine Ausstrahlung von Ténpa Shenrab ist, deren Zweck es
ist, alle fihlenden Wesen zu befreien.

A KAR Reiner Zustand des Geistes

AH ME Klarer Aspekt der Weisheit

DHU TRI SU Reinigung der Leiden der drei niederen Bereiche

NAG PO Beseitigung von negativem Karma

ZHI ZHI Befriedung des Leidens in dieser zyklischen Welt

MAL MAL Bringt Freude und Gluck

SO HA Entfernen von allen Missverstandnisse und unterscheidendem
Denken

Dieses Mantra ist mit dem Nirmanakaya oder der koérperlichen Manifestation von
Buddha verbunden und ist als Reinigungs-Mantra oder das Mantra, das Schutz
vor negativen Energien bietet, bekannt. Das Mantra kann in vier Gruppen von
Keimsilben unterteilt werden:

A KAR A ME ist das Gegenmittel.

DHU TRI SU NAG PO steht fur die negativen Emotionen, die gereinigt werden.
SHI SHI MAL MAL ist der Nutzen oder das Ergebnis des Mantras.

SO HA schneidet Zweifel, Missverstdndnisse und falsche Ansichten ab.

Seite 118



Sherrab Chamma

Seite 119



Genauer gesagt, hat jede der Silben die folgende Bedeutung:

A Raum und Sherap Chamma, die liebende Mutter

KAR steht fur die Klarheit von Shenla Odkar

A steht fur die Methode und Sangpo Bumtri, einer der urspringlichen
Buddhas

ME steht fir Weisheit und Tonpa Shenrab

Die oben genannten vier Silben bilden die Gegenmittel-Gottheiten und die
Gegenmittel-Weisheiten.

DHU steht fur die Leiden der Hollen-Bereiche
TRI steht fir die Bedrangnisse im Bereich der hungrigen Geister
SU vertritt die Leiden der Tier-Bereiche

NAG PO steht fir die Leiden der drei héheren Bereiche von Menschen,
Halbgoéttern und Gottern

Hiertiber stehen die vier Beschwerden, die von den vier Weisheiten und vier
Gottheiten der ersten vier Silben gereinigt werden.

SHI SHI Uberwindet die Beschwerden.

MAL MAL steht fur die Gluckseligkeit, die nach dem auflésen der Leiden
entsteht

SO HA steht fir die Realisierung der Vereinigung, dem untrennbaren
Zustand

Widmung

Sobald wir diese Rezitation beendet haben, rezitieren wir das folgende Gebet mit
tiefer Lobpreisung (zab t6d):

A Kar sem nyid nam par dak
A Kar, der reine Zustand des Geistes,

Ah Me ye she 6d du sal
Ah Me, die Klarheit und Ausstrahlung der Weisheit,

Dhu Tri Su yi ngen song jong
Dhu Tri reinigt das Leiden der drei niederen Bereiche,

Nag Po le kyi dhig drib dak
Nag Po beseitigt untugendhafte Taten und Verdunkelungen,

Zhi Zhi khor we dug ngal zhi
Zhi Zhi beruhigt das Leiden dieser zyklischen Welt

Seite 120



Mal Mal dhe we sem dang dhen
Mal Mal bringt Freude und Gliick,

So Ha lok tok ru ta jom
So Ha unterwirft Missverstdndnisse und unterscheidende Gedanken.

Dug ngal zhi jed nying po dhi
Dies ist die wesentliche Rezitation um das Leiden zu befrieden.

Khor we ngen song dong tuk ne
Durch das Aufwriihlen in den Tiefen der Leiden dieser zyklischen Welt

Dro nam B6én nyid ying su sang gye shok
Mégen alle fiihlenden Wesen befreit werden!

Wenn wir mit unserer Meditation fertig sind, ist es wichtig, dass wir allen
entstandenen Verdienst an alle flihlenden Wesen, mit dem Anspruch, dass sie
befreit werden von dieser zyklischen Welt, durch das Rezitieren des folgenden
Widmungs-Gebetes, widmen:

Go sum dag pi ge wa gang gi pa
Alle tugendhaften Taten der drei Tore von Kérper, Geist und Rede

Kham sum sem chen nam gyi don du ngo
Widme ich zum Wohle aller fiihlenden Wesen der drei Bereiche.

Dl sum sag pi le dip kun jang ne
Durch die Reinigung aller negativen Handlungen und Verdunkelungen, die in
den drei Zeiten angehduft wurden,

Ku sum zog pi sang gye nyur top shog
Mégen alle fiihlenden Wesen schnell die Erleuchtung erlangen.

Die hier vorgestellte Ngéndro-Praxis bietet beginnenden Praktizierenden die
notwendigen Grundlagen, welche die Tur zu der weiten Welt der Bén-Lehren
offnet. Nach dem Erwerb eines Verstandnis von Mitgeftihl fiir alle fihlenden
Wesen als das Herz der Praxis, fragen viele Studenten ihre Lehrer dann, ob sie die
philosophische Grundlage der Lehren beschreiben und weitere Anweisungen fir
die Vertiefung ihrer eigenen Erfahrung geben kénnen.

Diese nachsten Schritte erfolgen durch die tatsachlichen Praktiken (ngo zhi),
welche das Phowa und die Bardo-Anweisungen, sowie die Einfihrung in den
natlrlichen Zustand des Geistes (Sem Trid) enthalten. Nachdem wir griindlich
mit einem gut qualifizierten Lehrer in all diesen Praktiken mit reiner Motivation
und Mitgeftihl fur alle fihlenden Wesen trainiert haben, sind wir auf dem besten
Weg zur Erleuchtung.

Seite 121



Glossar

Bon Eine schamanische Tradition unter dem Namen "Bén" existierte in Tibet
lange vor dem Yungdrung Bén (ewige Bon), den Lehren von Ténpa Shenrab.

Bon Nyid Natur des Bon oder Natur aller Existenz, sowohl absolut als auch
relativ.

Bonpo Ein Bon-Praktizierender.

Bon Shen Ein Begriff, der einzigartig im Boén ist, "Shen" kommt von Zhang Zhung
und hat mehrere Bedeutungen. Bon Shen gab die spirituelle Fihrung bis zu den
friihen Kénigen von Tibet. Manchmal kann sich Bén Shen auf einen
gewohnlichen Praktizierenden des Bon beziehen, aber hier bezieht es sich auf die
Meister, welchen die hohen Realisierungen (Bon Shen Rigzin) erreicht haben.

Chamma Liebevolle Mutter. Sie ist die Chefin aller weiblichen Gottheiten im Bon
und auch die Mutter (yum) aller Erleuchteten der drei Zeiten (Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft). Sie ist auch als Yum Chen Sherab Chamma bekannt,
die grofie liebende Mutter der Weisheit. Thre 21 Manifestationen sind als Chamma
Nyer Chig bekannt.

Changbu Ein Changbu ist ein Darbringungs-Objekt aus tsampa (gerostetes
Gerstenmehl) hergestellt. Darauf werden die finf Finger-Abdriicke gepragt, die
unsere finf Sinne darstellen: Sinn des Koérpers (zug), Sinn des Horens (da), Sinn
des Geruchs (di), Geschmackssinn (ro) und Sinn des Fuhlens (reg ja). Es wird
den bésen Geistern, welche Krankheiten verursachen, angeboten, um sie zu
zdhmen und sie zufrieden zu stellen.

Chok Chu Dewar Shekpa oder Chok Chu Sangye Die Erleuchteten der zehn
Richtungen. Die vier Himmelsrichtungen und die vier Zwischen-
Himmelsrichtungen zusammen mit oben und unten bilden die zehn Richtungen.
Jede dieser zehn Richtungen ist mit zahlreichen Erleuchteten angeftllt.
Umrunden. Siehe Kor Ra.

Dho Im Allgemeinen bezieht sich Dho auf Text. Hier umfasst es die
philosophischen Lehren des Bon. Die Dho-Schule wurde vor allem durch Ténpa
Shenrab in seinem dritten Drehen des Rades des Bon gelehrt und wird in die
aufSeren (dho), inneren (nag) und geheimen (Dzogchen) Lehren unterteilt.

Dol Lam Dzogpa Chenpo Pfad der Selbstbefreiung. Nach dem Dzogchen sind die
funf Gifte und die unreinen Visionen ohne die Anwendung der Methoden der
Entsagung oder der Umwandlung zu tiberwinden, indem wir die Dinge in ihrem
wahren Zustand, der "Natur, wie sie sind", belassen. Das bedeutet, eine Methode
anwenden, die allen Dingen erlaubt, sich selbst zu befreien.

Dzogchen Grofse Vollkommenheit. Die hochste oder neunte Ebene des Bon.

Seite 122



Gang Ti Se Mount Kailash. Ein sehr heiliger Berg der Bénpos, verbunden mit
Zhang Zhung Meri, einer Gottheit, die heute noch dort wohnt. Sein Name,
Gang Ti Se, ist aus der Sprache von Zhang Zhung entstanden: "Ti" bedeutet
Berg aus Eis und "Se" bedeutet Gott oder Gottheit.

Gom Lam Pfad der Meditation. Die Hochste und vierte Stufe auf dem Pfad des
Trainings.

Gong Ter Geist-Schatz. Spontan entstanden in den meditativen Erfahrungen von
grofden Meistern, gegeben in Lehren wie der Poesie oder dem Prosa.

Gyur Lam Ngag Pfad der Umwandlung. Following the pathway of transformation
means to practice according to the Tantric view, Dem Pfad der Umwandlung zu
folgen, bedeutet nach der tantrischen Sichtweise zu tiben, das ganze Universum
in seiner wahren Natur und die reine Dimension der Existenz (dag zhing) zu
realisieren, um alle fiihlenden Wesen von ihrer gewéhnlichen Ebene in ihrer
wahren Gestalt in Gottheiten zu verwandeln und die finf Gifte in die finf
Weisheiten zu verwandeln.

Jor Lam Pfad der Vorbereitung. Der Zweite der vier Ausbildungs-Pfade zur
Erleuchtung.

Karma Handlung. In einem allgemeineren Kontext bezieht Karma auf das Gesetz
von Ursache und Wirkung.

Khadro Himmels-Wandlerin. Weibliche Manifestationen der Erleuchteten, die
Praktizierende in dieser zyklischen Existenz zu schuitzen. In der tantrischen Sicht
sind khadros die Quelle der Vollendung (ngodup) und auch unsere inneren
Zufluchts-Felder.

Kongpo Bon Ri In dem Kongpo-Tal hat Tonpa Shenrab wahrend seines Besuchs
in Tibet, nach der Unterwerfung von den lokalen bésen Geistern und dem Damon
Khyabpa und dem Geben der grundlegenden Lehren des Bon, den Berg (Muri
Mukpo Tse) als heiligen Wallfahrtsort gesegnet. Seitdem hat es als Kongpo Bon
Ri, als der Bon-Berg Kongpo bekannt. Bis zum heutigen Tag wird er das ganze
Jahr von Bénpo-Pilgern aus ganz Tibet besucht.

Kor Ra Umrunden. Zu Fufs oder mit Verbeugungen um ein heiliges Objekt oder
um einen herum gehen. Dies ist eine traditionelle Praxis zur Ansammlung von
gutem Verdienst und der Reinigung von karmischer Negativitat. Praktizierende
umrunden Tempel, Stupas oder heilige Berge.

Kuntu Zangpo All-Guter. Generell bedeutet dies der reine Status des
ursprunglich Erleuchteten, aber es bezieht sich auch auf den heiligen, zentralen
Teil des Berges Kongpo Bon Ri, wo es ist einen ganz besonderen Felsen gibt, in
den Tonpa Shenrab die Energie und Segen seines Weisheits-Geistes Uibertragen
hat und wo er auch mehrere heilige Objekte versteckte. Seitdem ist er als das
Herz von Kuntu Zangpo bekannt.

Seite 123



Lam Ma Zhugpa Nicht-Pfad. Eine Person wird als "Nicht-Pfad" bezeichnet, wenn
er oder sie nicht praktizieren wird und somit nie Selbstverwirklichung erreicht.

Lama Hochste Mutter. Ein spiritueller Lehrer von héchster Wichtigkeit fiir einen
Praktizierenden.

Lamai Naljor Praxis der Verbindung mit dem Lehrer.

Lop Lam Pfad des Trainings. Es gibt vier Ausbildungs-Pfade: tsog lam, jor lam,
thong lam und gom lam. Highly realized practitioners who have achieved the
mind of enlightenment and realized the nature of mind are on the path of
training, or lop lam. Hoéchst verwirklichte Praktizierende, die den Geist der
Erleuchtung erreicht haben und die Natur des Geistes realisiert haben, sind auf
dem Pfad des Trainings oder lop lam.

Lued oder Tue Lued m Allgemeinen gibt es viele Formen der lued, die als
Darbringungs-Objekte aus tsampa gemacht werden. Es ist eine besondere Form
der lued, tue lued genannt, ist eine Darstellung des eigenen Korpers. Das
Segens-Wasser, angewendet auf das tue lued von jemandem, wascht
Krankheiten, Negativitdt und schlechtes Karma aus der Vergangenheit weg und
man bietet dieses mit Widmungs-Gebeten den niederen Geistern an.

Lung Muindliche Ubertragung. Das laute Vorlesen eines Lehr-Textes von einem
Lama an seine Schiiler, um so die Schiiler mit der Linie zu verbinden.

Mi Lop Lam Jenseits des Training-Pfades, der resultierende Zustand der
Erleuchtung.

Naza Go Drug Die sechs Gewédnder, die von Ménchen getragen werden. Diese
speziellen Ménchskutten sind: die Lotus Krone (padzhu), der gelbe oberen
Mantel (medgo), der nur bei speziellen Zeremonien getragen, aber zu allen Zeiten
mitgefihrt wird, die obere rote Robe (meyog), welche die ganze Zeit getragen wird
(auch als zen bekannt), das obere Shirt (¢6gag), das bei Bonpo-Ménchen meist
blau ist, der untere Mantel (masham) in kastanienbraunen Farben (auch als
shamthap bekannt), und die Schuhe (pdlham), die hauptsachlich aus Gras oder
Wolle sind. Dies sind die Gewander, welche die Ménche zu tragen kénnen, die
entstanden sind, als Ténpa Shenrab auf sein firstliches Leben verzichtete.

Olmo Lung Ring Ein erleuchtetes Reich, der Geburtsort von Ténpa Shenrab und
die urspringliche Quelle des Bon (siehe Kapitel 1).

Om In der Bén-Tradition stellt die Silbe Om die finf perfekten Kérper und die
Weisheit der Erleuchteten dar. Diese finf Kérper sind: der urspringliche Zustand
des Weisheits-Korpers (Bon ku), der vollkommene Korper (zog ku), der
Manifestations-Koérper (tul ku), der Kérper, der von seiner Natur her rein ist
(ngowo nyi ku) und der absolute perfekte Koérper, frei von den spontan
auftretenden Tribungen (ngon par jangchup pi ku).

Seite 124



Parchin Chu Zehn transzendentale Methoden: (1) Grofdztigigkeit (jinpa), (2) Moral
(tsultrim), (3) Geduld (zodpa), (4) Begeisterung (tsondu), (5) Konzentration
(samten), (6) Kontemplation (top), (7) Mitgefihl (nyingje), (8) Hingabe (monlam),
(9) Methoden und Mittel (thab), (10) Weisheit (sherab).

Pong Lam Dho Der Pfad der Entsagung. Dem Pfad der Entsagung zu folgen, ist
nach der Schule des mittleren Weges, die hochste Ebene in der Dho-Tradition.

Rinchen Ze Nga Die Funf Kostbarkeiten. Dies sind die fiinf Objekte jeder Ménch
haben muss: eine Rasierklinge (pudri), Nahnadeln (khap), eine Vase fir Segend-
Wasser (trubum), einen Stab mit einer Stupa gekront (kharsil oder horu), der als
Objekt verwendet werden kann, um Gebete zu drehen und eine Bettelschale
(zhikur oder lhungze), um fir Nahrung zu bitten.

Rinpoche Wertvoller. Ein Ehrentitel, am h&ufigsten verwendet, wenn es um
einen wieder zu Fleisch gewordenen Lama handelt.

Sangye Die/der Erleuchtete/n. Einer, der komplett von Verunreinigungen
gereinigt ist und der alle Qualitaten, wie allwissende Weisheit und Mitgeftihl, der
Vollkommenheit erreicht hat und voll erleuchtet ist.

Semchen Thamched Alle fihlenden Wesen. Jene Wesen, die noch nicht frei von
der Unwissenheit sind und die unter den Ergebnissen der eigenen Untaten in
dieser zyklischen Welt leiden.

Terma Wiederentdeckter Schatz. Ein Terma ist jedes Objekt, wie eine Statue oder
ein Text von grofden Meistern, das als verborgener Schatz entdeckt wird.

Terton Schatz-Offenbarer oder Wiederentdeckungs-Meister; derjenige, der heilige
Objekte findet oder entdeckt, die in der Vergangenheit verborgen wurden, oft in
Zeiten, in denen Bonpos verfolgt wurden. Tertdns sind in der Regel
Reinkarnationen oder Manifestationen der fritheren Meister, welche die Schéatze
versteckt haben.

Thong Lam Pfad des Sehens. Die dritte Stufe des Training-Pfades zur
Erleuchtung.

Tonpa Shenrab. Griinder und erleuchteter Lehrer des Bon.

Torma; Red Torma Darbringungs-Kuchen. Ein Torma ist ein Darbringungs-
Objekt aus tsampa gemacht. Tormas sind oft rot lackiert, um Blut zu
symbolisieren. Einige bése Geister und lokale Gottheiten kénnen nur durch Blut-
Opferungen gezdhmt werden. Seit der Zeit von Ténpa Shenrab's Besuch in Tibet
haben sind die Blut-Opferungen durch rote Tormas ersetzt worden, so dass keine
Tiere mehr getétet werden.

Trid Belehrungen oder der Unterweisungen. Die Methode folgt wang oder lung

und gibt klare und detaillierte Anweisungen, um den Schuilern die Lehren der
ununterbrochenen Linie zu tibertragen.

Seite 125



Tsang Tsukpa Ordinierter Ménch. Einer der durch Geltibde, den Eintritt in das
monastische Leben und dem striktem Einhalten der Praxis und der Studien, das
weltlichen Leben aufgegeben hat.

Tsog Lam Pfad der Ansammlung. Der erste Pfad der vier Trainings-Pfade zur
Erleuchtung.

Tul Ku Manifestations-Koérper eines Erleuchteten.

Wang Einweihung. Eine Ritual-Zeremonie, bei der ein Lama seine Schiiler in die
Praktiken einer bestimmten esoterischen Tradition einweiht, indem er sie mit
seiner Linie verbindet; Einfihrung der Schiiler in ihre persénliche Eigen-Natur.

Yeshe Nga Die finf Weisheiten:
Die Weisheit der Leerheit (Tongnyid Yeshe) ist der leere Aspekt des Geistes;

Die spiegelgleiche Weisheit (Melong Yeshe) ist der klare Aspekt des
Bewusstseins (Rigpa), mit der die Natur des Geistes realisiert wird;

Die Weisheit der Gleichheit (Nyamnyid Yeshe) ist die Vereinigung des
Bewusstseins (Rigpa) mit dem leeren Aspekt der Natur des Geistes;

Die Weisheit der Unterscheidung (Sortog Yeshe) ist die klare Erkenntnis des
Unterschieds zwischen dem klaren Aspekt des Bewusstseins (Rigpa) innerhalb
der leeren Natur des Geistes;

Die vollendete Weisheit (Jadrub Yeshe) ist die spontan entstehende perfekte
Aktion von Weisheit und Mitgefiihl im ihrem urspriinglichen Zustand.

Yulchok Ne Zhi Die vier Hochsten Objekte. Im Allgemeinen werden damit die
Objekte bezeichnet, welche die héchsten heiligen Objekte sind. In diesem Fall
werden die vier Hochsten Objekte auch die vier Juwelen genannt. Diese sind: (1)
Sangye, die/der Erleuchtete/n, (2) Boén, die Lehren, (3) Yungdrung Sempa,
diejenigen, die den Geist der Erleuchtung erreicht haben, (4) der Lama oder
Wurzel-Lehrer.

Yungdrung Ein Begriff aus der Bon-Religion. Seine symbolische Bedeutung ist
einzigartig im Bon: "yung" ist die ungeborene, absolute Wahrheit, frei von Eigen-
Natur und "drung" ist stdndiges Erscheinen, daher ist Bén die Vereinigung der
zwei Wahrheiten: die absolute Wahrheit und die relative Wahrheit.

Yungdrung Bon Ewiger Bon. TDie Lehren von Ténpa Shenrab, die einheimische
Religion Tibets.

Yungdrung Chag Shing Einzigartiges Symbol des Bon. Ein heiliges Objekt, das
von Ténpa Shenrab in seiner rechten Hand gehalten wird und welches das

Seite 126



Drehen vom Rad des B6n symbolisiert. Das yungdrung chag shing hat zwei
yungdrungs, jeweils eins an jedem Ende.

Yungdrung Sempa Yungdrung-Gleichgesinnte. Diejenigen, die das Herz und den
Verstand der Erleuchteten erreicht haben und zumindest die erste Stufe des
Weges, tsok lam, oder den Pfad der Ansammlung erreicht haben. Diejenigen, die
ihre Praktiken machen, um die Erleuchtung zum Wohle aller fiihlenden Wesen zu
erlangen.

Zhang Zhung Quelle des Bon in Tibet. Das Reich Zhang Zhung existierte bis zum
Ende des achten Jahrhunderts, nach dem Tod von Ligmincha, seinem letzten
Konig, wurde es in Tibet integriert. In friitheren Zeiten war das Kénigreich von
Zhang Zhung das am néchsten benachbarte Land zu Tibet, das von dem erweitert
wurde, was heute als der obere Teil des nordwestlichen Tibets bekannt ist, durch
Teile von Nepal und Nordindien (Kashmir, Ladakh, Zanskar, Kinnaur, Spiti, etc.),
Pakistan (Kaschmir) und China (die Karakorum-Bereich). Mount Kailash war das
Zentrum von Zhang Zhung.

Die meisten der Bén-Lehren wurden aus der Sprache von Zhang Zhung ins
Tibetische Ubersetzt.

Seite 127



	Inhalt
	Vorwort
	Danksagung
	Über den Autor
	Einführung
	Ursprung und Geschichte des Bön
	OLMO LUNG RING
	TÖNPA SHENRAB MIWO CHE GRÜNDER DER BÖN-RELIGION
	Bön-Lehren und ihre Geschichte
	Die verborgenen Schätze des Bön

	Der richtige Weg, um die Bön-Lehren zu erhalten
	Die reine Haltung von Lehrer und Schüler
	Die Reine Haltung der Erleuchteten
	Der tantrische Weg der Reinigung von unseren Ansichten

	Die richtige Motivation der Schüler
	Die erforderlichen Qualitäten von Studenten
	Eigenschaften die zu vermeiden sind
	Die drei Fehler des Behälters
	Neun Fehler die zu vermeiden sind


	Eigenschaften die zu erreichen sind
	Das Wissen der Durchführung (Zinpi Lo)
	Das Wissen des Verstehens (Bardu Togpi Lo)
	Das Wissen der Realisierung (Togpi Lo)

	Qualitäten die von den Lehrern kultiviert werden

	Vierfache Praxis um unseren Geist zu trainieren
	Das Realisieren der Seltenheit eines perfekten menschlichen Körpers
	Die acht Bedingungen
	Der Höllen-Bereich
	Der Bereich der hungrigen Geister
	Der Bereich der Tiere
	Der Bereich der langlebigen Götter
	Das Fehlen von Erleuchteten
	Das Fehlen der Lehren
	Keine guten gesundheitlichen Bedingungen
	Falsche Ansichten gegenüber den Lehren haben

	Die Zehn Vollkommenheiten

	Realisierung der Natur der Vergänglichkeit des Lebens
	Realisierung der Quellen des Leidens in dieser zyklischen Welt
	Leiden durch die Vier Fehler
	1. Das Leiden der Geburt (Kyewe Dhug Ngal)
	2. Das Leiden des Alters (Gepi Dhug Ngal)
	3. Das Leiden an der Krankheit (Nawe Dhug Ngal)
	4. Leiden am Tod (Chiwe Dhug Ngal)

	Das Leiden durch die Angst
	Das Leiden durch die Gedanken über das Getrenntsein von den Liebsten
	Das Leiden durch einen Mangel an grundlegenden Bedürfnissen
	Das Leiden durch die Angst vor Verlust des Reichtums

	Das Verständnis des Gesetzes von Ursache und Wirkung
	Die untugendhaften Taten
	Die Fünf Gifte
	Die drei untugendhaften Taten des Körpers
	Die vier untugendhaften Taten der Rede
	Die drei untugendhaften Taten des Geistes

	Die zehn tugendhaften Taten


	4 Neun Grundübungen
	ERZEUGUNG VON DEM GEIST DER ERLEUCHTUNG
	Wie sollten wir auf das Erzeugen des Geistes der Erleuchtung meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Rezitation
	Auflösung
	Widmung


	ZUFLUCHT NEHMEN
	Wie sollten wir auf die Zuflucht meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Rezitation
	Auflösung
	Widmung


	BEKENNEN
	Wie sollten wir auf das Bekennen meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Rezitation
	Auflösung
	Widmung


	MANDALA DARBRINGUNG
	Wie wird die Mandala-Darbringung ausgeführt
	Meditationshaltung
	Visualisierungen und Rezitationen
	Auflösung
	Widmung


	VERBINDEN MIT DEM LEHRER
	Wie sollten wir auf das Verbinden mit dem Lehrer meditieren
	Meditationshaltung
	Visualisierungen und Rezitationen
	Auflösung
	Widmung


	NIEDERWERFUNGEN
	Wie macht man Niederwerfungen
	Kurze Niederwerfungen
	Vollständige Niederwerfungen
	Rezitationen
	Widmung


	Die drei Herz Mantras
	Verwendung der drei Herz Mantras

	Drei wesentliche Mantras
	A KAR A ME DU TRI SU NAG PO ZHI ZHI MAL MAL SO HA
	OM MA TRI MU YE SA LE DU
	AH A KAR SA LE Ö A YANG OM DU
	NAMPAR GYALWA
	Hundert Silben Reinigungs-Mantra

	Sa Le Öd: Die Rezitation des Erleuchteten des Mitgefühls
	Meditationshaltung
	Visualisierung

	Ma Tri: Die Rezitation von Dhechok Rinchin Dolma
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Auflösung
	Rezitation
	Symbolische Bedeutung
	Widmung
	Auflösung
	Rezitation
	Symbolische Bedeutung
	Widmung

	Dhu Tri Su: Die Rezitation von Ngensong Dong Tuk
	Meditationshaltung
	Visualisierung
	Auflösung
	Rezitation
	Symbolische Bedeutung
	Widmung


	Glossar

