Sonstige Wissenswerte Dinge
Das Thigle

Das Thigle wird je nach Zusammenhang unterschiedlich definiert. Im Zusammenhang
mit dieser Praxis ist es eine kleine Lichtkugel, die fiir bestimmte Bewusstseinsqualitaten
oder, im Fall von dem zentralen Thigle, fir reines Rigpa steht. Letztlich muss das
Gewahrsein auch ohne Stitzen stabil bleiben kénnen, doch bis wir so weit sind, ist Licht
eine gute Hilfe. Auch Licht, leuchtend und klar, gehort noch der Welt der Form an, aber
es ist doch weniger substanziell als jede andere wahrnehmbare Form. Die
Visualisierung der Thigles ist eine Bricke, vielleicht auch eine Kriicke — nutzlich so
lange, bis auch Licht-Wahrnehmungen nicht mehr nétig sind, bis der Ubende ohne
Stutze im leeren Gewahrsein ohne Bilder bleiben kann, in jenem Leuchten, welches die
Essenz von dem Licht ist.

Wenn Sie das Thigle auf den vier blauen Blitenblattern im Herz-Chakra visualisieren,
kommt es nicht darauf an, dass Sie die anatomisch richtige Stelle genau treffen. Spiren
Sie einfach nur die Mitte des Korpers in der Herzgegend. Setzen Sie das Gewahrsein
und die Vorstellung ein, um die richtige Stelle zu finden, die Stelle des tatsachlichen
Erlebens.

Die Farben der Thigles wurden nicht willkiirlich gewahlt. Farben haben Einfluss auf das
Bewusstsein, und die verschiedenfarbigen Lichter sollen bestimmte Eigenschaften
wachrufen, die dann in die Praxis zu integrieren sind — etwa in der Weise, wie die
einzelnen Chakras, Farben und Silben auch im Traum-Yoga eine bestimmte
Reihenfolge bilden. In dem Male, wie wir uns fiir die Unterschiede sensibilisieren,
werden wir die verschiedenen Eigenschaften von Gelb, Griin, Rot und Blau beim
Ubergang von einem Thigle zum néchsten erleben.

Dies ist jedoch keine Umwandlungs-Praxis, bei der wir unsere Identitat andern. Im
Schlaf-Yoga wird die Identitat vielmehr ganzlich aufgegeben. Es geht hier nicht darum,
bei einer Visualisierung zu bleiben, wie dies in der tantrischen Praxis vorkommen kann.
Der Geist braucht aber etwas, woran er sich festhalten kann, und wenn er nicht
wenigstens dieses Licht hatte, wiirde er sich irgendetwas greifen.

Bevor wir das Rigpa erfahren haben, knnen wir uns kaum vorstellen, wie man gewahr
bleiben soll, wenn weder ein Subjekt noch ein Objekt vorhanden ist. Normalerweise
braucht das Bewusstsein einen Gegenstand, und genau das meint der Ausdruck
»Stltze« des Bewusstseins durch eine Form oder ein Attribut.

Die Ubungen, bei denen der visualisierte Gegenstand oder die eigene Identit&t
aufgeldst werden, trainieren den Ubenden darin, auch dann bewusst zu bleiben, wenn

Seite 10 von 10



alle dualistischen Stiitzen des Bewusstseins wegfallen. Sie bereiten uns auf das Schlaf-
Yoga vor, sind aber noch nicht das Schlaf-Yoga selbst. Sogar die »Praxis« ist noch eine
Stltze und im verwirklichten Schlaf-Yoga gibt es keine Stiitze, also auch keine Praxis,
mehr: Wenn der auf Stiitzen angewiesene Geist sich im Grund aufldst, geschieht Schlaf-
Yoga, oder auch nicht.

Der Fortschritt beim Uben

Wenn man eine gut bekannte Strecke fahrt, ist es mit der Prasenz meist nicht weit her.
Bei der taglichen Fahrt zur Arbeit und dann wieder zuriick sieht man eigentlich nichts
mit einem starken Gewahrsein. Das Steuern des Wagens geht automatisch vor sich,
wahrend der Fahrer an seine Arbeit denkt oder von einem Urlaub traumt, seinen
Geldsorgen nachhangt oder etwas fir die Familie plant.

Dann beschlieBt man, einen spirituellen Weg zu gehen, und gibt sich Mihe, bei der
Heimfahrt so prasent wie moglich zu bleiben und diese Zeit zur Stahlung des Geistes
flr die Praxis zu nutzen. Dem steht jedoch unsere Konditionierung entgegen: Der Geist
entschwebt immer wieder. Wir holen ihn zurtick — zum Gefiihl des Steuerrads unter den
Handen, zur Farbe des Grases entlang der StraBe —, doch das halt allenfalls ein paar
Minuten an, und schon hat dieser so umtriebige Geist unsere Aufmerksamkeit wieder
irgendwohin geschleppt. Bei der Meditation ist es nicht anders. Wir wenden unseren
Geist dem Bild einer Gottheit, dem A oder dem Atem zu, doch nach kaum einer Minute
ist er schon wieder unterwegs. Es kann lange dauern, sogar Jahre, bevor wir im Stande
sind, auch nur eine halbe Stunde lang ununterbrochen prasent zu bleiben.

Am Beginn der Traumpraxis wiederholt sich dieses Muster abermals. Die meisten
Traume sind reine Abgelenktheit, ohne jede Prasenz, und wir vergessen sie, kaum dass
sie vorbei sind. Dann bekommen wir Ubung, und es entstehen Augenblicke der
Luziditat, die sich allmahlich zu ganzen Minuten luzider Prasenz im Traum ausweiten.
Auch dann kénnen wir die Luziditat wieder verlieren, oder schon dem nachsten Traum
fehlt vielleicht jegliche Luziditat. Wir kommen voran, das ist sicher und auch erkennbar,
doch es verlangt unser eifriges Bemihen und eine starke Intention.

Die Schlafpraxis entwickelt sich bei vielen noch langsamer. Wenn sich jedoch trotz
ausdauernden Ubens kein Fortschritt zeigt — keine vermehrte Prasenz, keine deutlichen
positiven Veranderungen im Leben —, dann sollte man sich damit nicht abfinden.
Machen Sie Reinigungstibungen; sehen Sie, ob Sie eine Verpflichtung (Samaya)
gebrochen haben und bringen Sie die Sache in Ordnung; arbeiten Sie mit dem Prana
und der Energie des Korpers. Es gibt noch weitere Ubungen, die nétig werden kénnten,
um Hindernisse zu beseitigen, um Ihnen eine Basis fur den Erfolg im Traum- und
Schlaf-Yoga zu geben.

Seite 10 von 10



Der Ubende ist wie ein Ranken-Gewiachs, das nur wachsen kann, wenn es einen Halt
oder eine Stitze hat. Unser Umfeld ist von groBem Einfluss auf uns, verbringen Sie also
genligend Zeit in Umgebungen und mit Menschen, die Ihre Praxis eher fordern, als von
ihr abzulenken. Lesen Sie Buicher Gber den Dharma, meditieren Sie mit anderen,
nehmen Sie an Unterweisungen teil, pflegen Sie Umgang mit anderen, die den Weg
gehen. Die ehrliche Einschatzung Ihrer Praxis und der Resultate liegt bei Ihnen selbst.
Wenn Sie hier nicht ehrlich sind, kénnen Sie sich jahrelang in dem Glauben wiegen,
dass Sie Fortschritte gemacht haben, obwohl in Wirklichkeit eigentlich gar nichts
passiert ist.

Hindernisse

Das Schlaf-Yoga ist keine Praxis, die sich nur auf den Schlaf beschranken soll. Wir Gben
hier, stets im nicht-dualen Gewahrsein zu bleiben, vor allem in den vier Zustanden des
Wachens, Schlafens, Meditierens und Sterbens. Die Hindernisse, die wir hier
ansprechen wollen, sind von ihrer Wirkung her ein und dasselbe: Wir treiben vom
Klaren Licht weg in dualistische, samsarische Erfahrungen. Die Hindernisse sind:

1. das Vorhandensein von dem naturlichen Klaren Licht des Tages verlieren, wenn
sinnliche oder mentale Ablenkungen eintreten;

2. das Vorhandensein von dem Klaren Licht des Schlafes verlieren, wenn es zu
Ablenkungen durch Traume kommt;

3. das Vorhandensein von dem Klaren Licht von dem Samadhi bei der Meditation
verlieren, wenn Ablenkungen durch das Denken entstehen;

4. das Vorhandensein von dem Klaren Licht des Todes verlieren, wenn die Visionen
des Zwischenzustands ablenkend wirken.

1. Die Prasenz von dem natrlichen Klaren Licht des Tages verlieren

Im Wachleben stellen dauBere Erscheinungen das Hindernis dar. Wir verlieren uns in die
Erfahrung, die »Schaux, der Sinnesobjekte. Ein Gerausch kommt und zieht uns mit, ein
Geruch lasst uns in Tagtraume von frisch gebackenem Brot verfallen, der Wind krauselt
das Nackenhaar, und schon verlieren wir das nicht-zentrierte Gewahrsein von Rigpa
und werden ein Subjekt, das eine Empfindung erlebt. Anders ist die Erfahrung, wenn
wir in der Klarheit von Rigpa bleiben. Ein Laut ist zu horen, aber wir halten die
Verbindung zu der Stille in ihm und verlieren die Prasenz nicht. Eine Vision erscheint,
doch wir sind in der Ruhe verwurzelt und bleiben in dem unbewegten Geist. Wir
Uberwinden das Hindernis der duBeren Erscheinung dadurch, indem wir eine Stabilitat
im naturlichen Klaren Licht entwickeln.

Seite 10 von 10



Das naturliche Klare Licht ist das gleiche Klare Licht in der Nacht, wie das Klare Licht
des Tages. Kennen wir das Klare Licht des Tages, so kdnnen wir es auch im Schlaf
finden. Die Praxis besteht darin, das naturliche Klare Licht von dem Wachzustand mit
dem Klaren Licht des Schlafes und dem Klaren Licht von dem Samadhi zu verbinden,
bis wir ohne Unterbrechung im reinen Rigpa zu bleiben vermogen.

2. Das Vorhandensein von dem Klaren Licht des Schlafes verlieren

Im Schlaf sind Traume das Hindernis fiir das Erkennen von dem Klaren Licht. Stellt sich
ein Traum ein, so reagieren wir dualistisch auf ihn und bilden uns ein, ein Subjekt
gegenulber einer Welt von Objekten zu sein. Die Wirkung ist ahnlich wie im ersten Fall,
nur ist das Hindernis hier rein innerlicher Art. Wir sagen, dass Bilder das Klare Licht
verdunkeln; eigentlich verdunkelt aber nicht der Traum selbst die Klarheit, sondern der
Umstand, dass wir uns durch ihn von der Klarheit ablenken lassen. Deshalb beten wir
im Anfangsstadium der Praxis, dass wir weder den Schlaf der Unwissenheit noch den
Schlaf des Traums haben mogen. Haben wir gentigend Stabilitat gewonnen, kann das
Traumen uns nicht mehr ablenken und dadurch kommt es zu einem Traum von dem
Klaren Licht.

3. Das Vorhandensein von dem Klaren Licht von dem Samadhi verlieren

Das Klare Licht von dem Samadhi ist das meditative Klare Licht oder das Klare Licht des
Bewusstseins: das Rigpa wahrend der Meditationsiibung. Im Anfangsstadium der Praxis
sind Gedanken das, was das Klare Licht von dem Samadhi verdunkelt. Wenn wir
wahrend der Praxis genligend Stabilitat in Rigpa gewonnen haben, kénnen wir lernen,
das Denken mit dem Rigpa in Einklang zu bringen. Bis dahin greifen wir nach jedem
aufsteigenden Gedanken oder schieben ihn weg, und beides lenkt uns von Rigpa ab.

Das heif3t aber nicht, dass man das meditative Klare Licht erst nach vielen Jahren der
Praxis finden kann. Es gibt viele Augenblicke im Leben, in denen wir auf das nattirliche
Klare Licht stoBen kénnen — es kann sogar in jedem Augenblick gefunden werden,
sofern Sie Aufschluss darlber erhalten haben und es erkennen kdnnen.

4. Das Vorhandensein von dem Klaren Licht des Todes verlieren

Das Klare Licht des Todes wird von den Bardo-Visionen verdunkelt. Wenn wir uns von
diesen Visionen ablenken lassen und in eine dualistische Beziehung zu ihnen eintreten,
geht die Klarheit von Rigpa verloren. Wie in den bisherigen drei Fallen: Zu diesem
Verlust muss es nicht kommen, wenn unsere Erfahrung des Klaren Lichts gentigend
Stabilitat besitzt.

Der Bardo muss das Klare Licht des Todes nicht verdunkeln. Gedanken miissen das
Klare Licht von dem Samadhi nicht verdunkeln. Traume mussen das Klare Licht des

Seite 10 von 10



Schlafs nicht verdunkeln. AuBere Gegenstinde miissen das natiirliche Klare Licht nicht
verdunkeln.

Wenn diese vier Hindernisse uns den Blick verstellen, werden wir Samsara nicht
entkommen, sondern zwangslaufig wieder in die samsarischen Fallen tappen. Sobald
wir aber die Schlaf- und Traumpraxis wirklich beherrschen, wissen wir, wie man diese
Verdunkelungen in dem Pfad integriert.

Die Schlafpraxis beschrankt sich nicht auf den Schlaf, sondern soll letztlich alle
Erfahrung — im Wachzustand wie im Schlaf, im Traum wie im Bardo — mit dem Klaren
Licht in Einklang bringen. Wer das erreicht, findet Freiheit. Mystische Erfahrungen und
Einsichten, aber auch alle Gedanken, Gefilihle und Wahrnehmungen stellen dann fir
das Vorhandensein von Rigpa keine Storung mehr dar. Was auch immer sich jetzt an
Gedanken, Geflihlen und so weiter einstellen mag, lassen Sie einfach zu, dass diese sich
spontan selbst befreien, dass sie sich in Leerheit auflésen und keine karmische Spur
hinterlassen. Alle Erfahrung ist dann direkt, unmittelbar, lebendig und erfullend.

Nicht-duales Gewahrsein: das Rigpa

Im Grunde ist der Geist reines, nicht-duales Gewahrsein: Rigpa. In seinem Wesen ist er
eins mit allem Existierenden. Bei der Praxis ist es wichtig, dass wir ihn nicht mit dem
sich bewegenden Geist verwechseln, wenn dieser einmal sehr still, sehr weit und sehr
subtil geworden ist. Unerkannt manifestiert sich die Natur des Geistes als der sich
bewegende Geist, doch wo wir seiner unmittelbar innewerden, ist er sowohl der Pfad
zur Befreiung als auch die Befreiung selbst.

Im Dzogchen wird haufig der Spiegel als bildhafter Vergleich fiir Rigpa verwendet. Ein
Spiegel reflektiert alles, ohne Wahl, ohne Vorlieben, ohne Urteil. Er reflektiert das
Schone und das Hassliche, das GroBe und das Kleine, das Tugendhafte und das
Untugendhafte. Seine Spiegelungskraft unterliegt keinerlei Einschrankungen, aber auf
dem Spiegel selbst bleibt keine Spur von dem zurlick, was er spiegelt. Und er hort nie
auf zu spiegeln.

Wie Gegenstande in einem Spiegel, so tauchen alle Phanomene der Erfahrung in Rigpa
auf: Gedanken, Bilder, Emotionen, das Greifen und das Ergriffene, jedes scheinbare
Subjekt und Objekt, jede Erfahrung. Der denkende Geist selbst geht aus dem Rigpa
hervor und hat in ihm seinen Ort. Leben und Tod spielen sich in der Natur des Geistes
ab, doch diese selbst ist ungeboren und stirbt nicht — so, wie Spiegelbilder kommen
und gehen, ohne den Spiegel zu erschaffen oder zu zerstoren. Durch unsere
Identifikation mit dem denkenden Geist leben wir das Leben von Spiegelbildern, die
auf andere Spiegelungen reagieren, Verwirrung und Schmerz erleiden und endlos

Seite 10 von 10



leben und sterben. Wir halten Spiegelungen fir die Wirklichkeit und laufen unser
Leben lang Illusionen nach.

Wenn der denkende Geist frei von Greifen und Abneigung ist, sinkt er spontan zuriick
in die ungeborene Natur des Geistes. Dann identifizieren wir uns nicht mehr mit den
Bildern im Spiegel, sondern kénnen mihelos alles zulassen, was die Erfahrung bietet,
und wissen jeden Augenblick zu schatzen. Wo Hass entsteht, zeigt der Spiegel Hass.
Wo Liebe ist, zeigt der Spiegel Liebe. Fiir den Spiegel sind beide nicht bedeutsam:
beides sind Manifestationen der in ihm liegenden Fahigkeit zu spiegeln. Man spricht
hier von der Spiegel-gleichen Weisheit: Wenn wir die Natur des Geistes erkannt haben
und in ihr zu bleiben vermégen, wird kein emotionaler Zustand uns mehr ablenken.
Stattdessen werden alle Phanomene und Zustéande — sogar Zorn, Eifersucht und
dergleichen — in die Reinheit und Klarheit freigesetzt, die ihre Essenz ist. Wenn wir im
Rigpa bleiben kénnen, haben wir das Karma an seiner Wurzel abgeschnitten und sind
frei von den Fesseln von Samsara.

Durch die Fahigkeit, in Rigpa zu bleiben, werden auch andere spirituelle Ziele leichter
erreichbar. Tugend zu tben fallt uns leichter, wenn wir vom Greifen, vom Geflihl des
Mangels, frei sind. Mitgefihl fallt uns leichter, sobald wir nicht mehr tberwiegend mit
uns selbst beschaftigt sind. Und die Umwandlung von uns selbst wird umso eher
moglich, je weniger wir an falschen, viel zu eng gefassten Identitaten haften.

Das »Mutter-Tantra« bezeichnet die Natur des Geistes als den »urspriinglichen Geist«.
Dieser ist wie das Meer und der gewohnliche Geist ist wie die Flisse, Seen und Bache,
die an der Natur des Meeres teilhaben und in es zurlckkehren, aber voriibergehend als
scheinbar gesonderte Gewasser existieren. Der sich bewegende Geist wird auch mit
Luftblasen auf dem Meer des urspriinglichen Geistes verglichen, die sich je nach Starke
der karmischen Winde bilden oder auflésen. Die Natur des Meeres jedoch bleibt
unverandert. Rigpa geht spontan aus dem Grund hervor. Sein Wirken ist unablassige
Manifestation — alle Phdnomene bilden sich in ihm, ohne es zu stéren. Durch die
Fahigkeit, ganzlich in der Natur des Geistes zu bleiben, werden die drei Korper (Kayas)
von Buddha verwirklicht: der Dharmakaya als die Gedanken-freie Essenz, der
Sambhogakaya als unablassige Manifestation und der Nirmanakaya als die nicht-
getauschte mitfihlende Aktivitat.

Grund-Rigpa und Pfad-Rigpa

Im Zusammenhang der Praxis unterscheidet man zwei Arten von Rigpa. Das ist zwar
nur eine begriffliche Unterscheidung, aber fir die Unterweisung wertvoll. Grund-Rigpa
ist das grundlegende Gewahrsein auf die Basis. Jedes Wesen, das einen Geist besitzt —

Seite 10 von 10



Buddhas und samsarische Wesen gleichermallen —, hat teil an diesem Gewahrsein,
denn aus ihm geht jeglicher Verstand hervor.

Das zweite ist das angeborene innere Gewahrsein des Pfades, und damit ist die
individuelle Erfahrung von dem durchdringenden Gewahrsein gemeint. Es wird Pfad-
Rigpa genannt, weil es die unmittelbare Rigpa-Erfahrung bezeichnet, zu der ein Yogi
kommt, der den Dzogchen-Pfad geht und die Einfiihrung, Einweihung und
Ubertragung erhalten hat. Es kann erst in der Erfahrung realisiert werden, wenn der
Schler direkt darauf hingewiesen wird.

Der Grund dafir, dass sich das Pfad-Rigpa manifestieren kann, liegt in der Tatsache,
dass unser Geist aus dem urspriinglichen Gewahrsein des Grundes hervorgeht. Wird
das urspriingliche Gewahrsein unmittelbar erfahren, nennen wir es innewohnendes
Gewabhrsein, und das ist das Pfad-Rigpa, das sich dem Yogi offenbart. In diesem
Zusammenhang bezeichnen wir das urspruingliche reine Gewahrsein als Rigpa und das
Pfad-Rigpa als Rang-rig. Ersteres wird mit Sahne verglichen, Letzteres mit Butter:
dieselbe Substanz, aber etwas muss getan werden, damit die Butter entsteht. Dies ist in
dem Sinne hervortretendes oder Pfad-Rigpa, dass wir mal in ihm sind und es ein
andermal wieder verlassen, um in den gewdhnlichen Geist zuriickzufallen. Es ist keine
durchgangige Erfahrung. Rigpa selbst ist jedoch immer gegenwartig, ob wir es
erkennen oder nicht. Das urspriingliche Grund-Rigpa ist Prasenz, weder entstehend
noch vergehend.

Unterstiitzende Ubungen

Es folgen kurze Beschreibungen von zumeist im »Mutter-Tantra« empfohlenen
Ubungen, die als Unterstiitzung der Hauptpraxis gedacht sind.

Meister

Eine starkere Hinwendung zu Ihrem wahren Wesen wirkt sich unterstiitzend auf Ihre
Schlafpraxis aus. Stellen Sie sich den Meister am Scheitelpunkt Ihres Kopfes vor, und
lassen Sie eine starke Verbindung und Ergebenheit entstehen. Die Verbindung zum
Meister kann sehr rein sein, auf reine Ergebenheit gebaut. Aber visualisieren Sie nicht
einfach nur ein Bild des Meisters; die Ergebenheit muss sehr stark sein, und Sie missen
seine Anwesenheit wirklich empfinden. Beten Sie kraftvoll und aufrichtig. Dann |6sen
Sie den Meister in Licht auf und dieses Licht tritt durch den Scheitelpunkt in Sie ein und
steigt zum Herzen ab. Stellen Sie sich den Meister in Ihrem Herz-Chakra verweilend vor
und schlafen Sie ein. Die Nahe, die Sie zum Meister empfinden, ist in Wahrheit die
Nahe zu Ihrem eigenen wahren Wesen. Dies ist die Stiitze von dem Lama.

Seite 10 von 10



Dakini
Auf einem stralenden Lotos im Herzen visualisieren Sie die Dakini Salgye Du Dalma auf

einer Sonnenscheibe sitzend. Sie ist klar, durchscheinend und leuchtend wie ein helles
Licht.

Flhlen Sie deren Vorhandensein, ihr Mitgefiihl und ihre Firsorglichkeit. Sie beschitzt
Sie, sie hilft Ihnen, sie fihrt Sie. Sie ist das, worauf Sie sich uneingeschrankt verlassen
konnen. Sie ist die Essenz von dem Klaren Licht, Ihr Ziel, die Erleuchtung. Lassen Sie
Liebe zu ihr entstehen, Vertrauen und Achtung. Sie ist das Licht der Erleuchtung.
Konzentrieren Sie sich auf sie, beten Sie zu ihr und schlafen Sie ein.

Verhalten

Suchen Sie einen Ort auf, an dem Sie vollig ungestort sind. Bestreuen Sie den Korper
mit Asche. Nehmen Sie schwere Nahrung zu sich, die Windstorungen vertreibt. Und
jetzt bewegen Sie sich, dricken Sie aus, was in Ihnen ist, springen Sie wie wild umher
und lassen Sie heraus, was Sie blockiert oder ablenkt. Niemand ist da, also gebarden
Sie sich ruhig wie ein Verruckter, wenn Ihnen danach ist. Lassen Sie es eine
Entspannung sein, nach der Sie gereinigt und geldst sind. Toben Sie alle
Anspannungen aus sich hinaus.

Und jetzt beten Sie voller Inbrunst zum Meister, zum Yidam, zur Dakini und zum
Zufluchtsbaum. Beten Sie kraftvoll, bitten Sie um die Erfahrung von dem Klaren Licht.
Dann schlafen Sie in dieser erweckten Erfahrung.

Gebet

Wenn Sie das Klare Licht des Tages, der Meditation und von dem Schlaf noch nicht
erlebt haben, dann bitten Sie immer wieder darum. Man vergisst diese einfache Kraft
des Wiinschens und Betens nur allzu leicht. Wir meinen, das Beten misse etwas ganz
Besonderes sein, an irgendeine hdhere Macht auBerhalb unserer selbst gerichtet, aber
so ist es nicht. Es kommt nur darauf an, dass Sie das Trachten und Begehren in Ihrem
Gebet ganz stark empfinden, dass Sie Ihr Herz hineinlegen.

Einst hat vielleicht Kraft in den Worten gelegen, wenn die Menschen einander eine

gute Nacht oder einen guten Tag wiinschten, aber heute sind das nur noch Formeln,
die wir mechanisch von uns geben, ohne viel von ihrem eigentlichen Sinn zu fihlen.

Seite 10 von 10



Dieselben Worte, vielleicht sogar im gleichen Tonfall, und doch sind sie jetzt kraftlos.
Geben Sie Acht, dass Ihnen das nicht beim Beten passiert. Ein Gebet besitzt Kraft, aber
sie liegt nicht in den Worten; sie liegt in dem Gefuhl, das Sie hineinlegen. Lassen Sie
Ihre Absicht stark werden, und legen Sie diese in Ihr Gebet.

Auflosen

Diese Ubung gibt einen Eindruck, wie die Sammlung bei der Praxis sein soll. Am
Anfang stehen ein Licht und jemand, der das Licht wahrnimmt, doch die Absicht ist, die
beiden zu vereinigen.

Entspannen Sie sich so weit wie mdglich. Schlieen Sie die Augen, und beginnen Sie
mit einer prazisen Visualisierung von dem weiBlich-blauen Thigle im Herz-Chakra, etwa
in der GroBe von eienm Daumen-Abdruck. Lassen Sie es groBer werden und sich
ausbreiten. Es ist gut, wenn Sie das Licht von dem Thigle sehen kdnnen, aber wichtiger
ist, dass Sie es fuhlen. Lassen Sie das Licht von Ihrem Herzen ausstrahlen und alles, was
es berthrt, auflésen. Das Zimmer, in dem Sie sind, 16st sich auf, dann das Haus, der
ganze Ort, die Gegend, das Land. Lassen Sie die ganze Welt, das Sonnensystem, das
Universum im Licht von dem Thigle aufgehen. Was auch immer der Geist bertihrt —
Orte, Menschen, Dinge, Gedanken, Bilder oder Gefiihle —, |16sen Sie dies auf. Die drei
Welten der Begierde, der Form und von dem Formlosen |&sen sich auf. Wenn alles
AuBere in Licht aufgegangen ist, wenden Sie das Licht zu sich selbst, zuerst zu Ihrem
K&rper: Lassen Sie das Licht Ihren Korper auflosen, so dass er sich in blaues Licht
auflost, das mit dem blauen Licht in Ihrer Umgebung eins wird. Losen Sie Ihren Geist
auf — jeden Gedanken, jede Regung. Losen Sie alle Probleme Ihres Lebens auf.
Verschmelzen Sie mit dem Licht. Werden Sie das Licht. Jetzt gibt es kein Innen und
AuBen mehr, kein Ich und Nicht-Ich. Nichts in der Welt oder bei Ihnen selbst wirkt noch
substanziell. Es gibt nur dieses Leuchten im Raum von dem Herzen, der jetzt
durchdringender Raum ist. Es finden noch Erfahrungen statt, aber Sie lassen alles, was
Ihnen jetzt begegnet, spontan im blauen Licht aufgehen. Lassen Sie dies ohne Mihe
geschehen. Es gibt nur noch dieses Licht. Und jetzt |6st sich sogar dieses Licht langsam
in den Raum auf.

Hier sollten Sie wahrend des Schlafs bleiben.

Seite 10 von 10



Ausbreiten und Zusammenziehen

G

Die tibetische Silbe HUNG

Visualisieren Sie Tausende von blauen HUNG-Silben, die beim Ausatmen aus beiden
Nasenoffnungen stromen. Sie entspringen dem Herzen und wandern durch die Kanale
nach oben, um den Kérper beim Ausatmen durch die Nase zu verlassen. Wie sich diese
ausbreiten, durchdringen sie den ganzen Raum und alle Dimensionen. Und sie [6sen
alles auf, was ihnen begegnet. Ihr Leuchten bringt Licht in den gesamten Raum. Beim
Einatmen kehrt das Licht der HUNG-Silben zurtick und lasst den Kérper und den Geist
in Licht aufgehen, bis es kein Innen und AuBen mehr gibt. Setzen Sie diese
Visualisierung fort, bis nur noch das sich ausbreitende und sich zusammenziehende
Licht der HUNG-Silben vorhanden ist. Losen Sie sich selbst in dieses Licht auf und
bleiben Sie in diesem nicht-dualen Zustand. Machen Sie diese Ubung tagstiber so oft
wie mdglich, einundzwanzig Atemzlige lang oder noch langer.

Unser Geist fllichtet sich gern in Tricks. Der Standard-Trick besteht darin, dass er sich
als das Subjekt ausgibt und dann alles andere als von diesem Subjekt getrennt
erscheinen l3sst. Bei dieser Ubung wird alles, was Sie als auBerhalb Threr selbst
wahrnehmen, beim Ausatmen aufgel6st. Der Wahrnehmende selbst wird beim
Einatmen aufgel6st. AuBen und Innen werden leuchtend und klar und verschmelzen
ununterscheidbar ineinander. Findet der Geist doch wieder einen Durchschlupf in die
Dualitat, so schicken Sie das Gewahrsein als blaue HUNG-Silben hinter ihm her. Will er
nach einem Objekt greifen, lassen Sie es in Licht aufgehen. Will er sich auf sich selbst
als Subjekt zurtickwenden, |6sen Sie auch das auf. SchlieBlich kann jedes Gefiihl von
Festigkeit vergehen — von hier und dort, von Subjekt und Objekt, von Dingen und
Entitaten.

Im Allgemeinen sehen wir diese Ubung als eine Méglichkeit, um zur Erfahrung von

dem Klaren Licht zu kommen, aber sie dient auch dazu, diese Erfahrung, wenn sie
gemacht wurde, abzusichern und aufrechtzuerhalten.

Seite 10 von 10



	Sonstige Wissenswerte Dinge
	Das Thigle
	Der Fortschritt beim Üben
	Hindernisse
	1. Die Präsenz von dem natürlichen Klaren Licht des Tages verlieren
	2. Das Vorhandensein von dem Klaren Licht des Schlafes verlieren
	3. Das Vorhandensein von dem Klaren Licht von dem Samadhi verlieren
	4. Das Vorhandensein von dem Klaren Licht des Todes verlieren

	Nicht-duales Gewahrsein: das Rigpa
	Grund-Rigpa und Pfad-Rigpa


	Unterstützende Übungen
	Meister
	Dakini
	Verhalten
	Gebet
	Auflösen
	Ausbreiten und Zusammenziehen


